
PERJUANGAN BELUM BERAKHIR
Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Inisiatif  komunitas muslim Ahmadiyah untuk mendokumentasikan seluruh 
Pandangan Ahli dan juga Permohonan Pihak Terkait dalam buku yang diberi 

judul “Perjuangan Belum Berakhir” ini, juga langkah yang sangat layak 
diapresiasi. Melalui buku ini komunitas muslim Ahmadiyah bukan saja 

mendokumentasikan sebuah pengetahuan berharga yang dapat menjadi 
rujukan bagi generasi penerus dan mereka yang sedang berjuang untuk 

terbebas dari diskriminasi, tapi juga mendokumentasikan sebuah 
‘kemenangan’ dari nafas panjang perjuangan yang tidak pernah berhenti.  

(Azriana R. Manalu, Ketua Komnas Perempuan)

Bentangan sudut pandang yang dapat dibaca dalam buku ini sangat luas 
seluas keragaman ahli yang dihadirkan. Mulai dari perspektif hukum, agama, 

filsafat, ajaran Ahmadiyah, sosiologi agama hingga hak asasi manusia. 
Karenanya bangunan argumentasi para pemohon sudah menyumbang bagi 
peradaban keindonesiaan, peradaban kemanusiaan. Hingga beratus tahun 

sesudahnya. Indonesia dapat menyaksikan argumentasi-argumentasi valid ini 
gugur di hadapan Mahkamah Konstiusi. Dunia juga dapat membandingkan 
argumentasi ahli-ahli ini dengan pertimbangan Majelis Hakim Mahkamah 
Konstitusi yang didasarkan pada pertimbangan politik seperti gangguan 
ketertiban bahkan ajaran keagamaan tertentu dan bukannya Konstitusi. 

Untuk itulah buku ini penting, menjadi saksi tingkat peradaban kemanusiaan 
Indonesia pada abad 21.

(Asfinawati, Ketua Umum YLBHI)

Fitria Sumarni





Penyunting

Fitria Sumarni



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR
Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

xiv + 276 hal. 14,8 x 21 cm

 

Penyunting	 :	 Fitria Sumarni

Desain Layout	 :	 Muhammad Talha

Cetakan 1	 :	 Februari, 2019

Penerbit	 :	

e-mail	 	 :	 neratja@gmail.com

ISBN	 :	 978-602-0884-39-4



i

SAMBUTAN

Ketua Komnas Perempuan

Ketika mengetahui sejumlah anggota komunitas Muslim 
Ahmadiyah Indonesia (empat diantaranya perempuan) mengajukan 
permohonan Pengujian terhadap Undang-Undang No.1/PNPS/1965 
Tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama 
Pasal 1, 2 dan 3, Sidang Komisi Paripurna Komisi Nasional Anti 
Kekerasan terhadap Perempuan (Komnas Perempuan) memutuskan 
untuk menjadi Pihak Terkait dalam Permohonan Pengujian 
tersebut. Keputusan ini diambil bukan hanya atas pertimbangan 
bahwa Komnas Perempuan perlu menjalankan mandatnya sebagai 
mekanisme nasional HAM dengan mandat khusus penghapusan 
kekerasan terhadap perempuan (dalam hal ini memberikan saran dan 
pertimbangan kepada pemerintah, lembaga legislatif dan yudikatif 
serta organisasi-organisasi masyarakat guna mendorong penyusunan 
dan pengesahan kerangka hukum dan kebijakan yang mendukung 
upaya-upaya pencegahan dan penanggulangan segala bentuk 
kekerasan terhadap perempuan Indonesia serta perlindungan, 
penegakan, dan pemajuan hak-hak asasi manusia perempuan), tetapi 
juga atas kesadaran perlunya berbagi kekuatan dengan para korban 
yang sedang berjuang mendapatkan keadilan dalam pemenuhan 
hak-hak konstitusionalnya. Keterlibatan sebagai Pihak Terkait dalam 
Pengujian Undang-Undang No.1/PNPS/1965 ini akan memungkinkan 
Komnas Perempuan memiliki ruang yang cukup untuk memberikan 
pandangannya, dalam mendorong pemenuhan hak konstitusional 
komunitas muslim Ahmadiyah, yang selama ini telah terlanggar. 



ii

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Dari hasil Pemantauan Komnas Perempuan diketahui, 
keberadaan UU No.1/PNPS/1965 telah berkontribusi pada terjadinya 
sejumlah kekerasan dan diskriminasi, baik terhadap komunitas muslim 
Ahmadiyah maupun penganut agama lainnya, di luar 6 (enam) agama 
yang diakui Pemerintah. UU ini sendiri telah 3 (tiga) kali diajukan 
Pengujian ke Mahkamah Konstitusi oleh 3 kelompok yang berbeda, 
masing-masingnya pada tahun 2009, tahun 2012 dan yang terakhir 
pada tahun 2017 diajukan oleh Komunitas Muslim Ahmadiyah. 
Pada setiap Putusan terhadap Pengujian UU No.1/PNPS/1965 ini, 
Mahkamah Konstitusi menekankan pentingnya dilakukan revisi 
terhadap rumusan UU No.1/PNPS/1965 terutama Pasal 1 yang 
dipandang masih belum sempurna. Namun demikian hingga saat ini 
revisi dimaksud belum terjadi, sementara peraturan di bawah UU 
tersebut terus bermunculan dengan mengacu kepada rumusan pasal-
pasal dalam UU No.1/PNPS/1965 yang multi interpretative. Seluruh 
peraturan perundang-undangan yang dilahirkan dengan mengacu 
kepada UU No.1/PNPS/1965 tersebut, juga telah menjadi alat 
untuk melakukan pembatasan-pembatasan, termasuk terhadap hak 
kebebasan berfikir, hati nurani dan menetapkan pilihan  agama, yang 
seharusnya tidak dapat dibatasi/dikurangi dalam keadaan apapun, 
sebagaimana tertuang Pasal 28I ayat (1) UUD 1945. 

Diskriminasi adalah sejarah panjang yang telah dilalui 
komunitas muslim Ahmadiyah Indonesia sejak terbitnya Surat 
Keputusan Jaksa Agung RI   No: Kep.IV.141/B/6/1983   tentang 
Pelarangan Penyebaran Ajaran Ahmadiyah, dan kemudian diperkuat 
dengan Surat Keputusan bersama Menteri Agama RI, Menteri Dalam 
Negeri RI, dan Jaksa Agung RI melalui SKB Nomor 3 Tahun 2008: Nomor 
KEP-033/A/JA/6/2008: Nomor 199 tahun 2008 Tentang Peringatan 
dan Perintah Kepada Penganut, Anggota, dan/atau Anggota 
Pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia dan Warga Masyarakat. 
SKB 3 Menteri ini kemudian diikuti dengan berbagai Peraturan di 
tingkat daerah yang menyebabkan kehidupan komunitas muslim 



iii

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Ahmadiyah semakin terdiskriminasi bahkan rentan berhadapan 
dengan kekerasan. Penyerangan, pengusiran dan penyegelan 
rumah ibadah, adalah peristiwa yang sangat sering dialami, dan 
peristiwa tersebut terus berulang hingga sekarang. Pelembagaan 
diskriminasi terhadap komunitas muslim Ahmadiyah ini bukan saja 
telah menimbulkan kerugian fisik, psikis dan harta benda, tetapi juga 
semakin mempertebal sekat kebencian antar warga, dan menggerus 
kewibawaan Konstitusi itu sendiri. 

Meski Putusan Mahkamah Konstitusi menolak permohonan 
komunitas muslim Ahmadiyah terhadap Pengujian UU No.1/
PNPS/1965 Pasal 1,2 dan 3 dengan pertimbangan: pokok permohonan 
tidak beralasan menurut hukum, namun seluruh tahapan pemeriksaan 
dalam proses Pengujian ini telah menjadi ruang yang kondusif bagi 
komunitas muslim Ahmadiyah Indonesia untuk didengarkan, ruang 
yang selama ini sulit sekali diperoleh. 

Inisiatif komunitas muslim Ahmadiyah untuk 
mendokumentasikan seluruh Pandangan Ahli dan juga Permohonan 
Pihak Terkait dalam buku yang diberi judul “Perjuangan Belum 
Berakhir” ini, juga langkah yang sangat layak diapresiasi. Melalui buku 
ini komunitas muslim Ahmadiyah bukan saja mendokumentasikan 
sebuah pengetahuan berharga yang dapat menjadi rujukan bagi 
generasi penerus dan mereka yang sedang berjuang untuk terbebas 
dari diskriminasi, tapi juga mendokumentasikan sebuah ‘kemenangan’ 
dari nafas panjang perjuangan yang tidak pernah berhenti. 

Tunduk hormat untuk semua keteladanan yang terus 
diperlihatkan para korban.

Jakarta, 1 Februari 2019

Azriana R. Manalu



iv

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR



v

SAMBUTAN

Ketua Umum YLBHI

Cita-cita Negara Indonesia sebagai negara hukum yang 
tercantum dalam pasal 1 (3) Konstitusi semakin mendekati kenyataan 
sejak pengujian terhadap undang-undang dimungkinkan. Wewenang 
pengujian ini diberikan kepada Mahkamah Konstitusi dengan Pasal 
24C (1) “Mahkamah Konstitusi berwenang mengadili pada tingkat 
pertama dan terakhir yang putusannya bersifat final untuk menguji 
undang-undang terhadap Undang-Undang Dasar”. Wewenang 
pembuat UU yang seolah tidak bisa ditolak rakyat jelata sekarang 
menjadi obyek pengujian di pengadilan. 

Perjalanan waktu ternyata menunjukkan harapan tidak 
dapat dicapai semudah membalik telapak tangan, salah satunya 
harapan warga negara Indonesia yang berada dalam komunitas 
muslim Ahmadiyah. Setelah Pemerintah RI mengeluarkan SKB 3 
Menteri tentang Ahmadiyah banyak Pemerintah Daerah baik tingkat 
1 maupun 2 mengeluarkan peraturan sejenis. Peraturan-peraturan ini 
tidak sedikit yang membatasi melebihi pembatasan yang ada dalam 
SKB 3 Menteri. Celakanya di lapangan praktek pembatasan melalui 
tindakan bisa lebih jauh dari peraturan-peraturan daerah ini.

Berupaya meluruskan hal ini serta memulihkan hak-hak 
konstitusionalnya beberapa warga Ahmadiyah maju ke Mahkamah 
Konstitusi meminta tafsir atas UU 1/PNPS/1965. Ini adalah kali ketiga 
judicial review terhadap UU 1/PNPS/1965 dilakukan. Berikut ini 
perjalanan judicial review UU 1/PNPS/1965:



vi

Perjuangan Belum Berakhir

1.	 Diajukan pada tahun 2009 oleh Gus Dur dkk untuk menyatakan 
pasal 1 – 4 ayat 1 UU 1/PNPS/1965 tidak mengikat. 

2.	 Pada tahun 2012 Tajul Muluk dkk melakukan judicial review 
terhadap Pasal 4 UU 1/PNPS/1965 dan Pasal 156 a KUHP. 
Permintaan saat itu Pasal 156a KUHP juncto Pasal 4 UU 1/
PNPS/1965 tidak mengikat atau setidak-tidaknya Pasal 4 UU 
1/PNPS/1965 bertentangan secara bersyarat terhadap UUD 
1945 dan tidak mengikat sepanjang tidak dimaknai, “dengan 
terlebih dahulu harus ada perintah dan peringatan keras untuk 
menghentikan perbuatan di dalam Suatu Keputusan Bersama 
3 Menteri (Menteri Agama, Menteri/Jaksa Agung dan Menteri 
Dalam Negeri)”.

3.	 Pada tahun 2017 beberapa anggota Ahmadiyah melakukan 
judicial review terhadap Pasal 1, 2, 3 UU Penodaan Agama 
agar tidak mempunyai kekuatan hukum mengikat sepanjang 
dimaknai meniadakan hak untuk menganut aliran agama yang 
berada di Indonesia oleh para penganutnya yang beribadah 
secara internal yang merupakan bagian dari aliran-aliran yang 
ada dan aktif menjalankan kehidupan keagamaanya.

Melihat tiga kali judicial review di atas terlihat jika permintaan 
pemohon semakin lama semakin minimal dan Mahkamah Konstitusi 
tetap tidak mengabulkannya.	

Buku yang tersaji di hadapan kita ini benar-benar 
mencerminkan suasana persidangan yang dilakukan secara bersama-
sama antara Pemohon, Para Pihak Terkait serta pengaju amicus curiae. 
Ahli-ahli yang dapat dibaca keterangannya dalam buku ini merupakan 
ahli yang berasal dari Pemohon dan Pihak-pihak Terkait. Pihak terkait 
dalam hal ini adalah Komnas Perempuan dan YLBHI. Bersama-sama 
ini memiliki arti ahli-ahli dipilih secara bersama dengan kesadaran 
berbagi argumentasi dari berbagai sudut keilmuan, berbagai sudut 



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

vii

pandang. Demikian pula dengan ritme argumentasi, disusun agar 
masing-masing argumentasi masuk pada saat yang tepat untuk 
menyajikan teori kasus yang sesuai waktunya.

Tidak heran jika bentangan sudut pandang yang dapat dibaca dalam 
buku ini sangat luas seluas keragaman ahli yang dihadirkan. Mulai 
dari perspektif hukum, agama, filsafat, ajaran Ahmadiyah, sosiologi 
agama hingga hak asasi manusia. 

Karenanya bangunan argumentasi para pemohon 
sudah menyumbang bagi peradaban keindonesiaan, peradaban 
kemanusiaan. Hingga beratus tahun sesudahnya Indonesia 
dapat menyaksikan argumentasi-argumentasi valid ini gugur di 
hadapan Mahkamah Konstitusi. Dunia juga dapat membandingkan 
argumentasi ahli-ahli ini dengan pertimbangan Majelis Hakim 
Mahkamah Konstitusi yang didasarkan pada pertimbangan politik 
seperti gangguan ketertiban bahkan ajaran keagamaan tertentu dan 
bukannya Konstitusi. Untuk itulah buku ini penting, menjadi saksi 
tingkat peradaban kemanusiaan Indonesia pada Abad 21.

Jakarta, 1 Februari 2019

Asfinawati



viii

Perjuangan Belum Berakhir



ix

UCAPAN TERIMA KASIH

Assalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh

Puji syukur kami panjatkan ke hadirat Allah swt, Tuhan Yang 
Maha Esa, atas dicetaknya buku yang berjudul “Perjuangan Belum 
Berakhir; Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah”.  Buku ini 
merupakan kompilasi makalah para ahli yang mendukung  perjuangan 
Judicial Review Undang-Undang Penodaan Agama di Mahkamah 
Konsititusi. Judicial Review yang diajukan oleh warga negara 
Indonesia yang berada dalam komunitas muslim Ahmadiyah adalah 
sebuah perjuangan untuk mendapatkan kembali hak konstitusional 
yang telah dijamin dalam konstitusi. Salah satu yang diperjuangkan 
adalah kebebasan untuk beribadah secara berjamaah di masjid yang 
dilindungi oleh hukum, bebas dari intimidasi dan ancaman persekusi. 

Penghargaan yang sebesar-besarnya dan ucapan terima kasih 
kami sampaikan kepada para ahli yang telah berkenan makalahnya 
dimuat dalam buku ini. Sungguh suatu khazanah keilmuan yang 
sangat berharga bagi kemajuan pemikiran bangsa Indonesia tentang 
hak asasi manusia khususnya kebebasan beragama dan berkeyakinan 
di Indonesia. Ucapan terima kasih kami sampaikan pula kepada 
semua pihak yang telah membantu dalam proses pencetakan dan 
penerbitan buku ini.

	 Semoga buku ini dapat menjadi bahan kontemplasi dan 
pembelajaran lebih lanjut untuk keberhasilan   memperjuangkan 
pemulihan hak konstitusional di bumi pertiwi yang kita cintai 
bersama. Semoga di kemudian hari terdapat warga bangsa baik 
dari internal maupun eksternal komunitas muslim Ahmadiyah yang 
dapat membuat Mahkamah Konstitusi memberikan pembatalan atau 
setidaknya pembatasan pemberlakuan Undang-Undang Penodaan 



x

Perjuangan Belum Berakhir

Agama demi terciptanya kebebasan dalam berkeyakinan dan 
menjalankan ibadah secara internal menurut apa yang diyakininya 
sehingga terwujud totalitas kebhinekaan dalam kehidupan beragama 
dan berkeyakinan di bumi Indonesia tercinta. Perjuangan belum 
berakhir !.

Wassalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh.

Jakarta, 1 Februari 2019

Penyunting,

Fitria Sumarni



xi

Daftar Isi

Sambutan Ketua Komnas Perempuan.................................... i

Sambutan Ketua Umum YLBHI............................................... v

Ucapan Terima Kasih Penyunting............................................ ix

Daftar Isi................................................................................. xi

Pendahuluan........................................................................... 1

1. Penelantaran Warga Minoritas Dalam Kerangka NKRI: 
Evaluasi Kritis Atas Penerapan UU No.1/PNPS/1965.

Oleh : Agus Sudibyo.......................................................... 17

Biodata Penulis ................................................................. 31

2. Perlu Tafsir UU yang Pasti untuk Jamin Hak-Hak Warga 
Negara Ahmadiyah.

Oleh : Ahmad Suaedy....................................................... 33

Biodata Penulis ................................................................. 39

3. Menjaga Kerukunan Agama, Menjaga Keutuhan Bangsa.

Oleh : Ahmad Najib Burhani............................................. 41

Biodata Penulis ................................................................. 49

4. Membangun Perspektif Ilmiah, Melampaui Perspektif 
Teologis dan Politik Identitas: Pandangan tentang UU 
Penodaan Agama.

Oleh : Al Makin.................................................................. 51

Biodata Penulis ................................................................. 68



xii

Perjuangan Belum Berakhir

5. Melindungi Penganut Agama di Negara Sekuler Theistik 
Indonesia.

Oleh : Al Khanif................................................................. 71

Biodata Penulis ................................................................. 77

6. Masalah Etis Penggunaan Hukum Pidana Dalam 
Penegakan Moralitas.

Oleh  : Antonius Widyarsono............................................ 79

Biodata Penulis ................................................................. 88

7. Era Reformasi dan Fakta-Fakta Sosiologis Jemaat 
Ahmadiyah Indonesia.

Oleh : Catur Wahyudi....................................................... 89

Biodata Penulis ................................................................. 98

8. Diskriminasi, Mayoritas-Minoritas dan Pencegahan 
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama.

Oleh : Jayadi Damanik....................................................... 101

Biodata Penulis ................................................................. 107

9. Jemaat Ahmadiyah Berpayung Di Bawah Pancasila dan 
Konstitusi Republik Indonesia.

Oleh : Mochammad Qasim Mathar.................................. 109

Biodata Penulis ................................................................. 113

10. Hak atas Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan 
Penganut JAI.

Oleh : M. Imdadun Rahmat.............................................. 117

Biodata Penulis ................................................................. 129



xiii

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

11. Meninjau ulang Konstitusionalitas Pembatasan Hak 
Beragama Oleh Undang-Undang Penodaan Agama.

Oleh : Muktiono................................................................ 131

Biodata Penulis ................................................................. 151

12. “Jalan Tengah” Yang Diharapkan: Perlunya Penafsiran 
Bersyarat atas Konstitusionalitas UU PPPA.

Oleh : Zainal Abidin Bagir................................................. 153

Biodata Penulis ................................................................. 170

13. Dalam Pengujian Materi UU Nomor 1/PNPS/1965 
Tentang Pencegahan, Penyalahgunaan dan/atau 
Penodaan Agama Terhadap UUD 1945.

Oleh :  Zainal Arifin Mochtar............................................. 173

Biodata Penulis ................................................................. 181

14. Melacak Keislaman Ahmadiyah.

Oleh : Zuhairi Misrawi....................................................... 183

Biodata Penulis ................................................................. 190

15. Amicus curiae (Lembaga Studi dan Advokasi 
Masyarakat) Terhadap Perkara Nomor 56/PUU-XV/2017 191

Profil.................................................................................. 209

16. Amicus curiae (Setara Institute For Democracy And Peace) 211

Profil.................................................................................. 240

17. Amicus curiae (Prof. Dr. Ahmad Syafii Maarif)................. 243

Profil.................................................................................. 247



xiv

Perjuangan Belum Berakhir

18. Amicus curiae (Dr. Franz Magnis-Suseno)........................ 249

Profil.................................................................................. 257

19. Amicus curiae (Dr. Maria Ulfah Anshor, M.Si).................. 259

Profil.................................................................................. 267

FOTO-FOTO PERSEKUSI.............................................................. 269



1

PENDAHULUAN

Permohonan Pengujian Undang-Undang No.1/PNPS/1965 
tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama 
terhadap Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 
1945 diajukan secara perorangan oleh 9 (sembilan) orang pemohon 
warga negara Indonesia yang juga anggota dari komunitas muslim 
Ahmadiyah, yaitu : 

1.	 Asep Saepudin SAG (Pemohon I)
2.	 Siti Masitoh  (Pemohon II)
3.	 Faridz Mahmud Ahmad (Pemohon III)
4.	 Lidia Wati (Pemohon IV)
5.	 Hapid (Pemohon V)
6.	 Drs. Iyep Saprudin (Pemohon VI)
7.	 Anisa Dewi (Pemohon VII)
8.	 Erna Rosalia (Pemohon VIII)
9.	 Tazis (Pemohon IX)

Para Pemohon tersebut diwakili oleh 6 (enam) orang kuasa 
hukum, yaitu : Fitria Sumarni, S.H., Holy K. M. Kalangit, S.H., M.H, 
Fatahillah, S.H., Andang Budhi Satria, S.H., Gita Paulina T.Purba, 
S.H. dan Marthine Pantouw, S.H., LL.M. Permohonan didaftarkan ke 
Mahkamah Konstitusi (MK) pada 11 Agustus 2017, teregister dengan 
nomor perkara 56/PUU-XV/2017.

Dalam proses persidangan permohonan uji materi yang 
berlangsung sejak Agustus 2017 – Juli 2018 ini, selain Pemohon 
terdapat juga Termohon dan Pihak Terkait. Termohon terdiri dari 
DPR dan Pemerintah, di mana Pemerintah diwakili oleh personil 
dari Kementerian Dalam Negeri, Kementerian Hukum dan HAM dan 
Kejaksaan Agung. Sedangkan Pihak Terkait adalah pihak yang merasa 
memiliki kepentingan atas  permohonan yang tengah diajukan. Pihak 



2

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Terkait dalam permohonan ini terdiri atas pihak yang sependapat 
dengan permohonan pemohon dan meminta permohonan di 
kabulkan dan pihak yang berbeda pandangan dengan permohonan 
Pemohon dan meminta permohonan ditolak. Pihak terkait yang 
sependapat dengan permohonan pemohon yaitu Yayasan Lembaga 
Bantuan Hukum Indonesia (YLBHI) dan Komisi Nasional Anti Kekerasan 
terhadap Perempuan (Komnas Perempuan). Sedangkan Pihak terkait 
yang berbeda pandangan dengan Permohonan Pemohon yaitu Dewan 
Da’wah Islamiyah Indonesia (DDII) dan Majelis Ulama Indonesia (MUI).

Susunan makalah dalam buku ini disusun secara alphabet 
berdasarkan nama pemakalah. Buku ini hanya memuat keterangan 
para ahli yang dihadirkan oleh Pemohon, Pihak Terkait   YLBHI dan 
Pihak Terkait Komnas Perempuan serta ad informandum/Amicus 
Curiae/Sahabat Pengadilan yaitu :

NO PIHAK AHLI YANG DIAJUKAN

1. Pemohon 1.	 Prof. Qasim Mathar
2.	 Zuhairi Misrawi
3.	 Dr. M. Imdadun Rahmat
4.	 Dr. Jayadi Damanik
5.	 Dr. Najib Burhani
6.	 Dr. Catur Wahyudi, MA

2. Pihak Terkait 
YLBHI

1.	 Zainal Abidin Bagir, Ph.D
2.	 Al Hanif, SH, MM, LLM, Ph.D
3.	 Dr. Zainal Arifin Mochtar, SH, LLM
4.	 Dr. Antonius Widyarsono

3. Pihak terkait 
Komnas 
Perempuan

1.	 Muktiono, SH, M.Phil
2.	 Dr. Agus Sudibyo
3.	 Prof. Dr. Phil. Al Makin, S.Ag, MA
4.	 Dr. Ahmad Suaedy

4. Ad 
Informandum

1.	 Prof. Dr. Ahmad Syafii Maarif
2.	 Dr. Franz Magniz Suseno
3.	 Dr. Maria Ulfah Anshor
4.	 Setara Institute
5.	 Lembaga Study dan Advokasi Masyarakat (ELSAM)



3

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Pemohon juga meghadirkan para saksi yang memberikan 
keterangan dalam persidangan tentang fakta-fakta yang terjadi 
terkait kerugian konstitusionalitas yang dialami oleh warga komunitas 
muslim Ahmadiyah akibat pemberlakuan Undang-Undang No.1/
PNPS/1965 yaitu :

No Nama Saksi Keterangan

1. Gunawan Wardi Saksi kasus pembakaran dan 
penyegelan Masjid Al Furqon di 
Parakansalak Kab. Sukabumi, Jawa 
Barat.

2. Hj. Faridah Saleh Saksi kasus penyegelan Masjid Al 
Hidayah di Sawangan, Kota Depok, 
Jawa Barat

3. Hajar Ummu Fatikh Saksi kasus perusakan Masjid Al 
Kautsar di Gemuh, Kab. Kendal, Jawa 
Tengah.

4. Dedi Sunarya Saksi Kasus Perusakan Masjid Ar 
Rahim Cipeuyeum, Jawa Barat dan 
menyampaikan keterangan bahwa 
ibadah haji Muslim Ahmadiyah adalah 
ke Mekah.

5. Yayat Hidayatullah Saksi kasus pelarangan penggunaan 
masjid Baitul Awwal di Bintan, 
Kepulauan Riau dan penolakan 
pencatatan nikah anggota Jemaat 
Ahmadiyah Tanjungpinang.

6. Irma Nurmayanti, S.Pd Saksi kasus penyerangan terhadap 
komunitas muslim Ahmadiyah di 
Lombok, NTB pada tahun 2002 dan 
2006. Penyerangan mengakibatkan 
33 KK yang terdiri dari 116 Jiwa 
mengungsi di Asrama Transito 
Mataram dan 7 KK yang terdiri dari 
25 Jiwa mengungsi di ex RSUD Praya 
hingga saat ini.



4

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Adapun obyek yang hendak diuji oleh Pemohon adalah 
Pasal 1, Pasal 2 dan Pasal 3 Undang-Undang No. 1/PNPS/1965, yang 
berbunyi :

Pasal 1

Setiap orang dilarang dengan sengaja di muka umum menceritakan, 
menganjurkan atau mengusahakan dukungan umum, untuk 
melakukan penafsiran tentang sesuatu agama yang dianut di 
Indonesia atau melakukan kegiatan-kegiatan keagamaan yang 
menyerupai kegiatan-kegiatan keagamaan dari agama itu; penafsiran 
dan kegiatan mana menyimpang dari pokok-pokok ajaran agama itu.

Pasal 2

(1)	Barang siapa melanggar ketentuan tersebut dalam pasal 1 diberi 
perintah dan peringatan keras untuk menghentikan perbuatannya 
itu di dalam suatu keputusan bersama Menteri Agama, Menteri/
Jaksa Agung dan Menteri Dalam Negeri.

(2) Apabila pelanggaran tersebut dalam ayat (1) dilakukan oleh 
Organisasi atau sesuatu aliran kepercayaan, maka Presiden 
Republik Indonesia dapat membubarkan Organisasi itu dan 
menyatakan Organisasi atau aliran tersebut sebagai Organisasi 
/ aliran terlarang, satu dan lain setelah Presiden mendapat 
pertimbangan dari Menteri Agama, Menteri/Jaksa Agung dan 
Menteri Dalam Negeri. 

Pasal 3

Apabila, setelah dilakukan tindakan oleh Menteri Agama bersama-
sama Menteri /Jaksa Agung dan Menteri Dalam Negeri atau oleh 
Presiden Republik  Indonesia menurut ketentuan dalam pasal 2 
terhadap orang, Organisasi atau aliran kepercayaan, mereka masih 



5

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

terus melanggar ketentuan dalam pasal 1, maka orang, penganut, 
anggota dan/atau anggota Pengurus Organisasi yang bersangkutan 
dari aliran itu dipidana dengan pidana penjara selama-lamanya lima 
tahun. 

Dalam Pasal 51 ayat (1) UU No. 24 Tahun 2003 tentang 
Mahkamah Konstitusi juncto Pasal 3 Peraturan Mahkamah Konstitusi 
Nomor 006/PMK/2005 tentang Pedoman Beracara dalam Perkara 
Pengujian Undang-Undang menyatakan bahwa: “Pemohon adalah 
pihak yang menganggap hak dan/atau kewenangan konstitusionalnya 
dirugikan oleh berlakunya undang-undang, yaitu (a) perorangan 
Warga Negara Indonesia, ...”Dalam penjelasan Pasal 51 ayat (1) UU 
No. 24 Tahun 2003 tentang Mahkamah Konstitusi dinyatakan bahwa: 
“Yang dimaksud dengan hak konstitusional adalah hak-hak yang 
diatur dalam UUD 1945.”

Selanjutnya, bahwa mengacu pada Putusan Mahkamah 
Konstitusi Nomor 006/PUU-III/2005 dan putusan-putusan Mahkamah 
Konstitusi lainnya yang menyatakan bahwa Mahkamah Konstitusi 
telah menentukan lima syarat mengenai kerugian konstitusional 
(“constitusional injury”):

a.	 Adanya hak konstitusional pemohon yang diberikan oleh Undang-
Undang Dasar Negara Republik Indonesia 1945.

b.	 Bahwa hak konstitusional pemohon tersebut dianggap telah 
dirugikan oleh suatu undang-undang yang diuji.

c.	 Bahwa kerugian konstitusional pemohon yang dimaksud bersifat 
spesifik atau (khusus) dan aktual atau setidaknya bersifat potensial 
yang menurut penalaran yang wajar dapat dipastikan akan terjadi. 

d.	 Adanya hubungan sebab akibat (causal verband) antara kerugian 
dan berlakunya Undang-Undang yang dimohonkan untuk diuji. 



6

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

e.	 Adanya kemungkinan bahwa dengan dikabulkannya permohonan 
maka kerugian konstitusional yang didalilkan tidak akan atau tidak 
lagi terjadi.

Para Pemohon mengajukan Uji Materi Undang-Undang No. 
1/PNPS/1965 karena Para Pemohon menilai Pasal 1, Pasal 2 dan Pasal 
3 pada Undang-Undang tersebut telah merugikan Para Pemohon 
dengan alasan sbb:

a)	 Para Pemohon adalah Warga Negara Indonesia yang menganut 
agama Islam yang berada dalam komunitas Ahmadiyah yang 
memiliki hak-hak konstitusional yang telah dijamin dalam UUD 
1945 sebagaimana yang terdapat dalam pasal-pasal sbb :

1.	 Pasal 28C ayat (2)

“Setiap orang berhak  untuk  memajukan  dirinya 
dalam memperjuangkan haknya secara kolektif untuk 
membangun masyarakat, bangsa dan negaranya.”

2.	 Pasal 28D ayat (1)

“Setiap orang berhak  atas pengakuan, jaminan, 
perlindungan, dan kepastian  hukum  yang 
adil serta perlakuan yang sama dihadapan hukum.”

3.	 Pasal 28E ayat (1)

“Setiap orang bebas memeluk  agama dan 
beribadat menurut agamanya, …”

4.	 Pasal 28E ayat (2) 

“Setiap orang atas berhak kebebasan meyakini 
kepercayaan, menyatakan pikiran dan sikap, sesuai 



7

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

dengan hati nuraninya.”

5.	 Pasal 28G ayat (1)

“Setiap orang berhak atas perlindungan diri 
pribadi, keluarga, kehormatan, martabat, dan 
harta benda yang dibawah kekuasaannya, serta 
berhak atas rasa aman dan perlindungandari 
ancaman ketakutan untuk berbuat atau   
tidak berbuat sesuatu yang merupakan hak asasi.”

6.	 Pasal28I

(1)  Hak untuk  hidup, hak  untuk tidak  disiksa, hak 
kemerdekaan pikiran dan hati nurani, hak  beragama, 
hak untuk tidak diperbudak, hak untuk diakui sebagai 
pribadi dihadapan hukum, dan hak   untuk tidak 
dituntut atas dasarhukum yang berlaku surut adalah 
hak  asasi manusia yang tidak dapat dikurangi dalam 
keadaan apa pun.

(2) Setiap orang berhak bebas atas perlakuan yang 
bersifat diskriminatif atas dasar apa pun dan berhak 
mendapatkan perlindungan terhadap perlakuan 
yang bersifat diskriminatif itu.

7.	 Pasal 29 (2)

“Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk 
untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk  
beribadat menurut agamanya dan  kepercayaannya 
itu.”

	



8

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

	 Hak – hak konstitusional yang dimiliki oleh Para Pemohon 
sebagai perorangan warga Negara Indonesia sebagaimana 
diuraikan dalam pasal-pasal di atas telah dirugikan dengan 
berlakunya UU No.1/PNPS/1965 yang dimohonkan 
pengujiannya.  Kerugian hak konstitusional dari Para Pemohon 
merupakan kerugian yang bukan lagi potensial atau hipotetis, 
melainkan merupakan kerugian yang telah terjadi, konkrit, dan 
faktual;

b)	 Para Pemohon mengalami kerugian konstitusional dalam bentuk 
ditiadakannya hak untuk menganut aliran agama yang berada di 
Indonesia oleh para penganutnya yang beribadah secara internal 
yang merupakan bagian dari aliran-aliran yang telah ada dan aktif 
menjalankan kehidupan keagamaannya, yang diakibatkan oleh 
pemberlakuan Undang-Undang No. 1/PNPS/1965.

c)	 Secara konkrit dan spesifik, kerugian konstitusional yang dialami 
Para Pemohon akibat pemberlakuan Undang-Undang No. 1/
PNPS/1965 adalah sebagai berikut:

a.	 Pemohon I dan II berdomisili di Parakansalak dan sulit 
beribadah karena mesjidnya di bakar pada tanggal 28 
April 20081 dan disegel pada tanggal 26 Juli 20162, 

b.	 Pemohon III dan IV berdomisili di Depok dan sulit 
beribadah karena mesjidnya disegel berulang kali, yang 
pertama kali 19 Maret 20113 hingga penyegelan terakhir 

1	 http://news.liputan6.com/read/158551/masjid-ahmadiyah-di-sukabumi-
dibakar

2	 http://regional.liputan6.com/read/2562318/masjid-ahmadiyah-sukabumi-
disegel

3	 https://news.okezone.com/read/2011/03/19/338/436645/masjid-
ahmadiyah-depok-disegel-warga



9

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

tanggal 3 Juni 20174 ,

c.	 Pemohon V dan VI berdomisili di Cipeuyeum dan sulit 
beribadah karena mesjidnya dirusak pada 13 Maret 
20115  dan 17 Februari 20123,

d.	 Pemohon VII dan VIII berdomisili di Kersamaju dan sulit 
beribadah karena mesjidnya disegel pada tanggal 31 
Maret 20156 , dan

e.	 Pemohon IX berdomisili di Gemuh dan sulit beribadah 
karena mesjidnya dirusak pada 22-23 Mei 20168 .

Permohonan para Pemohon sangat sederhana, yaitu 
memohon agar bisa beribadah di mesjid-mesjid yang dibangun 
secara swadaya oleh komunitas muslim Ahmadiyah dengan cara 
mengajukan permohonan secara konstitusionalitas bersyarat. 
Apabila permohonan Para Pemohon ini diterima oleh MK maka 
kerugian konstitusional yang telah diderita oleh Para Pemohon tidak 
akan atau tidak terjadi lagi, karena Undang-Undang No. 1/PNPS/1965 
sebagai dasar penerbitan SKB Ahmadiyah, Pedoman Pelaksanaan SKB 
Ahmadiyah serta berbagai Peraturan Gubernur, Peraturan Walikota, 

4	 https://news.detik.com/berita/d-3519701/segel-dilepas-masjid-jamaah-
ahmadiyah-di-depok-disegel-ulang

5	 https://nasional.tempo.co/read/384806/rentetan-kekerasan-terhadap-
ahmadiyah-2011

6	 https://nasional.tempo.co/read/384651/masjid-ahmadiyah-di-cianjur-
dirusak-warga

7	 https://nasional.tempo.co/read/654283/masjid-jemaah-ahmadiyah-di-
tasikmalaya-disegel-satpol-pp

8	 http://nasional.kompas.com/read/2016/05/23/12452211/sebelum.dirusak.
masjid.ahmadiyah.kendal.didatangi.lurah.melarang.pembangunan



10

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Surat Keputusan Bersama di Daerah terkait Ahmadiyah akan 
ditafsirkan secara konstitusional bersyarat, dan sudah seharusnya 
tidak dapat melarang pelaksanaan kegiatan ibadah Ahmadiyah secara 
internal.

AGAMA ADALAH AIR KEHIDUPAN

Pihak Pemerintah sepatutnya menyadari, agama adalah 
untuk pegangan hidup, di hayati dan diyakini oleh setiap WNI, yang 
mana mencegah WNI itu menjadi gamang, tak memiliki motivasi, 
semangat hidup. Dengan demikian kehidupan masyarakat menjadi 
sehat secara rohani dan mencegah terjadinya bunuh diri. Manusia 
membutuhkan agama sebagaimana ia membutuhkan air dalam 
kehidupannya. Air berfungsi menjaga kontinuitas hidup, sedangkan 
agama untuk menjaga ketenangan hidup.

Bahwa dalam mencari ketenangan hidup, sewajarnya setiap orang 
memilih ajaran yang memberinya ketenangan bukan untuk diakui 
dan dipuja-puja dan butuh mengekspresikan diri melalui kekerasan 
untuk dianggap sebagai pahlawan/mujahid.   Bahwa sepatutnya 
Pemerintah tidak memberi panggung terhadap kalangan yang justru 
menimbulkan kegaduhan di masyarakat dengan segala aksinya yang 
mengatasnamakan agama, mengharamkan hal ini hal itu, menindas 
kelompok lain berdasarkan klaim agama dan mengatasnamakan 
umat Islam. 

Pembakaran, pengusiran, pembunuhan yang terjadi terhadap 
warga sealiran dengan Pemohon dianggap hanyalah ekses, 
dampak sampingan.  Justru pembatasan yang terjadi dan pemicu 
semua pengusiran, pembunuhan, pembakaran serta pembatasan 
beribadah itu adalah Undang-Undang No. 1/PNPS/1965 yang 
dimanfaatkan menjadi dasar hukum untuk terbitnya SKB 



11

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Ahmadiyah. Proses penerbitan SKB Ahmadiyah tidak menghargai 
prinsip equality before the law, minim verifikasi alat-alat bukti. Faktor 
utama terjadinya pemanfaatan Undang-Undang tersebut adalah 
karena definisi penyimpangan dari pokok-pokok ajaran agama dan 
definisi penodaan bersifat terlalu abstrak dan multi interpretatif, 
sehingga maknanya menjadi terdistorsi.

Bahwa kompleksitas masalah pada rumusan Pasal 1 Undang-Undang 
tersebut khususnya pada redaksional:” ... sengaja di muka umum 
menceritakan, menganjurkan....untuk melakukan penafsiran.. atau 
melakukan kegiatan-kegiatan... penafsiran dan kegiatan mana 
menyimpang dari pokok-pokok ajaran agama itu.” Rumusan pasal 
ini tidak dapat diberlakukan pada agama Islam, yang dari  “place of 
origin”-nya saja sudah terdiri dari berbagai aliran dan banyak timbul 
konflik antara satu aliran dengan aliran lain.

Rumusan ini memberi ruang untuk mendukung terjadinya intoleransi 
dan persekusi atas nama penodaan agama di Indonesia, yang 
kontradiktif dengan prinsip Bhinneka Tunggal Ika dan prinsip gotong 
royong yang secara jelas di adopsi oleh UUD 1945. Rumusan pasal 1 
Undang-Undang tersebut, jelas memberikan jalan bagi oknum/aliran 
intoleran untuk melakukan persekusi melalui jalan yang direstui 
Undang-Undang. Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika jelas adalah 
anti-tesa dari konsep jihad kaum intoleran. Pancasila dan Bhinneka 
Tunggal Ika adalah konsep luhur bangsa Indonesia, yang memberikan 
hak hidup dan menjalankan kehidupan bagi setiap orang apa pun 
latar belakang suku dan apa pun keyakinan yang diyakininya, untuk 
hidup dalam kerukunan dan kebersamaan, serta bergotong royong di 
bumi Indonesia.

Sepatutnya pasal 1 Undang-Undang tersebut direvisi dengan 
menghilangkan sifat multi tafsir yang terdapat di dalamnya. Sehingga 
dalam konteks agama Islam, tidak dipergunakan oleh suatu aliran dan 



12

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

atau oknum tertentu, dengan tujuan untuk menghapuskan aliran lain, 
yang sesungguhnya tidak melanggar (1) nilai-nilai moral bangsa, (2) 
ketertiban umum, (3) kesehatan masyarakat, (4) keselamatan 
bangsa, (5) hak asasi dan (6) kebebasan dasar orang lain.

PETITUM

Petitum yang diajukan kepada Majelis Hakim MK oleh para Pemohon 
dalam permohonan uji materi adalah sebagai berikut :

1.  	 Menerima dan mengabulkan Permohonan Para Pemohon 
untuk seluruhnya;

2.	 Menyatakan bahwa materi muatan Pasal 1, Pasal 2 dan Pasal 
3 Undang-Undang Nomor 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan 
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama Jo. Undang-
Undang No. 5 Tahun 1969 tentang Pernyataan Berbagai 
Penetapan Presiden dan Peraturan Presiden Sebagai Undang-
Undang, secara konstitusionalitas bersyarat, bertentangan 
terhadap UUD 1945 dan tidak mempunyai kekuatan hukum 
mengikat sepanjang dimaknai meniadakan hak untuk 
menganut aliran agama yang berada di Indonesia oleh para 
penganutnya yang beribadah secara internal yang merupakan 
bagian dari aliran-aliran yang telah ada dan aktif menjalankan 
kehidupan keagamaannya dan pemuatan dalam Berita Negara 
Republik Indonesia;



13

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

PUTUSAN MK

Setelah melalui persidangan berbulan-bulan sejak Agustus 
2017 akhirnya MK membacakan putusan pada Senin, 23 Juli 2018. 
Sangat disayangkan untuk saat ini permohonan belum dapat 
dikabulkan. Berikut beberapa point penting dalam pertimbangan 
hukum yang amarnya menyatakan menolak permohonan pemohon 
untuk seluruhnya :

1.	 Pada halaman 522 MK menyatakan bahwa para Pemohon memiliki 
kedudukan hukum (legal standing) untuk bertindak sebagai 
pemohon karena telah jelas menerangkan secara spesifik dan 
aktual kerugian konstitusional yang dialaminya disebabkan oleh 
berlakunya norma Undang-Undang Penodaan Agama. Kerugian 
konstitusional tersebut tidak akan terjadi jika MK mengabulkan 
permohonan para Pemohon. Dalam keterangan Pemerintah, DPR 
dan pihak terkait DDII semuanya meminta MK menyatakan bahwa 
pemohon tidak memiliki legal standing.

2.	 Pada halaman 527 MK menyatakan bahwa permohonan tidak 
ne bis in idem karena terdapat dasar pengujian dan alasan 
permohonan yang berbeda dengan permohonan Uji Materi 
atas Undang-Undang Penodaan Agama yang telah diajukan 
sebelumnya. Dalam keterangan Pemerintah dan Pihak terkait 
MUI meminta MK menyatakan permohonan pemohon ne bis in 
idem, yaitu terhadap materi muatan ayat, pasal, dan/atau bagian 
dalam undang-undang yang telah diuji tidak dapat dimohonkan 
pengujian kembali.

3.	 Pada halaman 527-528 MK menegaskan bahwa substansi 
permohonan bukanlah persoalan Ahmadiyah melainkan 
pengujian konstitusionalitas undang-undang.  MK merasa perlu 
menegaskan hal ini karena dalam persidangan diwarnai dengan 



14

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

perdebatan perihal keberadaan Ahmadiyah (masalah aqidah). 
Penegasan ini sangat penting dan baik sekali untuk organisasi 
Jemaat Ahmadiyah maupun Aqidah yang diyakini oleh komunitas 
muslim Ahmadiyah. Karena penolakan MK dalam permohonan Uji 
Materi ini bukan berarti MK menganggap organisasi Ahmadiyah 
terlarang atau aqidah Ahmadiyah sesat seperti yang diberitakan 
oleh beberapa media online.

4.	 Pada halaman 531 MK menegaskan bahwa norma dalam UU 
No. 1/PNPS/1965 sama sekali tidak menghilangkan hak setiap 
orang untuk menafsirkan ajaran agama masing-masing. Hanya 
saja ketika hendak menafsirkan ajaran agama, seseorang terikat 
dengan rujukan pokok agama itu, diantaranya berupa kitab 
suci. Penafsiran dilakukan dengan metodologi yang telah diakui 
dan diterima dalam forum internum penganut agama yang 
bersangkutan. Pertimbangan MK dalam hal ini sama dengan 
keterangan tertulis Pemerintah.

5.	 Pada halaman 534 MK menyatakan batasan keterlibatan negara 
melalui pembentukan undang-undang untuk menentukan secara 
spesifik mengenai parameter penafsiran yang menyimpang 
tentunya tidak memungkinkan. Sebab, hal itu menjadi otoritas 
agama untuk menentukannya berdasarkan pokok-pokok ajaran 
yang terdapat dalam kitab suci masing-masing. Namun hal itu 
tidak berarti membebaskan negara dari tanggung jawab dan 
kewajiban konstitusionalnya untuk melindungi setiap warga 
negara apapun keyakinannya. Negara tidak boleh membiarkan 
terjadinya persekusi  terhadap suatu kelompok oleh kelompok 
lainnya.

6.	 Pada halaman 536-537 lebih lanjut MK juga menegaskan bahwa 
norma dalam Undang-Undang Penodaan Agama sama sekali tidak 
melarang atau membatasi hak seseorang untuk beragama dan 



15

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

beribadah menurut agamanya dan tidak melarang atau membatasi 
hak seseorang untuk berkontribusi bagi kehidupan berbangsa dan 
bernegara melalui organisasi keagamaan tertentu.

7.	 Pada halaman 539, MK menyatakan bahwa terhadap permohonan 
Penafsiran norma pasal yang dimohonkan dalam pengujian tidak 
bertentangan dengan Undang-Undang Dasar 1945 melainkan 
lebih pada persoalan implementasi norma.  Pertimbangan 
MK dalam hal ini sama dengan pernyataan Pemerintah dalam 
Keterangan tertulisnya yang disampaikan kepada MK bahwa 
menurut Pemerintah persoalan kerugian yang didalilkan oleh 
para Pemohon bukanlah persoalan konstitusional, akan tetapi 
lebih kepada persoalan implementasi berlakunya Undang-Undang 
Penodaan Agama.

8.	 Pada halaman 540, MK menegaskan kembali bahwa negara harus 
menjamin perlindungan bagi setiap warga negara yang hendak 
melaksanakan hak konstitusionalnya secara damai, termasuk 
dalam menganut agama dan keyakinan, dengan tidak membiarkan 
adanya tindakan main hakim sendiri atau persekusi. Dengan 
adanya peristiwa-peristiwa main hakim sendiri, revisi terhadap 
UU No. 1/PNPS/1965 semakin mendesak untuk dilakukan. Dalam 
halaman 539 MK memberikan petunjuk bahwa revisi terhadap 
UU No. 1/PNPS/1965 harus dilakukan melalui upaya legislasi 
biasa yang memungkinkan bagi semua pihak untuk terlibat dalam 
pembahasannya secara mendalam. 

Meskipun MK menolak permohonan para pemohon tidak 
berarti perjuangan memperoleh kembali hak konstitusional telah 
berakhir. Perjuangan melalui pengajuan permohonan Judicial Review 
atas Undang-undang Penodaan Agama dapat diajukan kembali sesuai 



16

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

sesuai dengan ketentuan Pasal 42 ayat (2) Peraturan Mahkamah 
Konstitusi Nomor 06 Tahun 2005 bahwa : 

“Permohonan pengujian UU terhadap muatan ayat, pasal, 
dan/atau bagian yang sama dengan perkara yang pernah diputus 
oleh Mahkamah dapat dimohonkan pengujian kembali dengan 
syarat-syarat konstitusionalitas yang menjadi alasan permohonan 
yang bersangkutan berbeda”.



17

1.	 Penelantaran Warga Minoritas
	 Dalam Kerangka NKRI: Evaluasi Kritis Atas 
	 Penerapan UU No.1/PNPS/1965

Oleh : Agus Sudibyo

Paradoks Pelembagaan HAM 

Apa yang terjadi pada Jamaah Ahmadiyah dan warga 
minoritas yang lain terkait dengan penerapan UU No.1/PNPS/1965 
membenarkan tesis   pemikir politik kontemporer Italia, Giorgio 
Agamben, tentang paradoks pelembagaan hak asasi manusia (HAM) 
dalam kerangka negara-bangsa. Dalam karya berjudul “Beyond 
Human Right”1, Agamben menjelaskan bahwa HAM yang selalu 
dibayangkan sebagai hak yang tak terhapuskan pada diri setiap 
manusia dalam praktiknya seringkali hanya menjadi properti untuk 
mereka yang menyandang status warga-negara atau warga mayoritas. 
Berbicara tentang HAM yang berlandaskan premis “setiap manusia 
pada dirinya sendiri adalah sumber hak sekaligus tujuan tertinggi”, 
menurut Agamben sama artinya berbicara tentang sosok manusia 
abstrak yang sangat problematis perwujudannya. Lokus penelitian 
Agamben di sini terutama sekali adalah pelembagaan hak dalam 
kerangka negara-bangsa. Dalam kerangka ini, yang sering terjadi 
menurut Agamben bukan pelembagaan hak-hak universal manusia, 
melainkan pelembagaan hak-hak warga-negara dalam perbandingan 
eksklusifnya dengan yang bukan warga-negara, hak-hak mayoritas 
dalam perbandingannya dengan minoritas, hak-hak pribumi dalam 

1	  Giorgio Agamben, “Beyond Human Rights”, dalam P. Virno and M. Hardt 
(penyunting), Radical Politics in Italy: A Potential Politics (Minneapolis: University of 
Minnesota Press, 1996), 93.



18

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

perbandingannya dengan non-pribumi.

Dalam konteks negara-bangsa, pengertian warga negara 
tidak sungguh-sungguh merujuk pada manusia sebagai subyek yang 
bebas dan otonom, tetapi terutama sekali merujuk pada manusia 
berdasarkan kesamaan-kesamaannya dengan manusia di sekitarnya: 
tempat lahir, agama, bahasa, etnisitas, warna kulit dan seterusnya. 
Dalam status warga-negara, gambaran tentang hak sebagai sesuatu 
yang secara inheren melekat dalam diri manusia digantikan 
oleh gambaran tentang hak sebagai sesuatu yang secara politis 
diatribusikan negara kepada sekelompok orang. Dalam pengertian 
ini, manusia pertama-tama tidak diperlakukan sebagai subyek yang 
memiliki kebebasan, tetapi sebagai semata-mata bagian-bagian yang 
membentuk keseluruhan. Manusia tidak menjadi satuan-satuan yang 
otonom karena senantiasa dilihat sebagai bagian dari kumpulan yang 
membentuk entitas bangsa. 

Agamben sesungguhnya hendak mempersoalkan bagaimana 
kewarganegaraan dirumuskan.   Kesamaan-kesamaan primodial  
ternyata secara laten masih menjadi dasar penentuan status warga-
negara. Status warga-negara tidak sungguh-sungguh ditentukan 
berdasarkan pertimbangan kemanusiaan universal, melainkan 
berdasarkan pertimbangan kesamaan tempat lahir, garis keturunan, 
ras, agama dan budaya. Hal ini secara implisit tercermin dalam 
undang-undang, kebijakan dan tindakan negara terkait dengan hak-
hak politik, hak atas pelayanan umum dan mekanisme hukum untuk 
menyelesaikan konflik.

Konsepsi HAM universal yang mengandaikan perlindungan 
atas kesucian dan keluhuran diri setiap manusia tanpa mengenal 
batas-batas primodial dan teritorial berhenti hanya pada tataran 
imajinasi. Dalam kerangka negara-bangsa, HAM sebagai hak yang 
tak terhapuskan dalam diri setiap orang menurut Agamben telah 



19

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

digantikan dengan hak politik sebagai privilege sebagian orang. Tak 
ada ruang dalam tatanan negara-bangsa yang sungguh-sungguh 
disediakan untuk kategori manusia universal. Locus dari telaah kritis 
ini adalah bagaimana politik rasial mewarnai kebijakan berbagai 
negara, bagaimana sikap ambigu Eropa dalam memperlakukan 
pengungsi, pendatang atau imigran, bagaimana nasib minoritas Kurdi 
di Turki dan Irak. Telaah tersebut juga  relevan untuk melihat problem 
Indonesia yang multikultur.

Demokrasi sesungguhnya adalah upaya terus-menerus 
untuk mengatasi paradoks pelembagaan hak-hak universal itu. 
Demokrasi selalu tampil sebagai janji tentang kesetaraan, keadilan 
dan absennya diskriminasi dan kekerasan dalam kehidupan bersama. 
Namun seperti diperlihatkan Agamben, negara-negara demokrasi 
sering tidak dapat mengelakkan keadaan-keadaan ekstrem di mana 
kepastian hukum ditangguhkan, kesetaraan dan keadilan diabaikan, 
kekerasan atau diskriminasi dibiarkan. Keadaan-keadaan ini disebut 
Agamben sebagai keadaan-pengecualian atau keadaan-darurat (state 
of exception).2  Kedaruratan sebagai alasan untuk menangguhkan 
konstitusi yang menjamin kesetaraan, keadilan dan perlindungan dari 
kekerasan. Kedaruratan sebagai pembenar atas tindakan pemaksaan 
dan kekerasan terhadap kelompok tertentu. Namun, kedaruratan di 
sini seringkali tidak sungguh-sungguh merujuk pada ancaman atas 
keamanan dan ketertiban umum yang nyata-nyata ada, tetapi lebih 
merupakan ancaman sebagaimana dipersepsi atau dibayangkan 

2	  Istilah ini merujuk pada keadaan-keadaan darurat kekuasaan yang diputuskan 
secara resmi oleh negara atau yang secara implisit mendasari keputusan-keputusan 
resmi negara. Keadaan-darurat di sini dicirikan dengan penangguhan konstitusi, 
penangguhan kewenangan DPR atau Pengadilan, pelebaran kekuasaan eksekutif, 
pembenaran tindakan-tindakan kekerasan dan penjatuhan hukuman di luar 
pengadilan.  Lihat Alex Murray, “State of Exception”, dalam Alex Murray dan Jessita 
Whyte (penyunting), The Agamben Dictionary (Edinburgh: Edinburgh University 
Press, 2011), 185-186.



20

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

oleh penguasa atau kelompok mayoritas (the fictitious state of 
emergency).3  Meskipun masih pada tataran fiksional dan belum 
diverifikasi kebenarannya, ancaman terhadap ketertiban umum 
atau keamanan  nasional itu telah digunakan negara sebagai dasar 
untuk memaksakan kekerasan atau penyerobotan hak atas kelompok 
tertentu.

Mayoritas-minoritas, pribumi-non pribumi sesungguhnya 
adalah dikotomi yang kontra-demokrasi atau yang hendak diatasi 
oleh demokrasi. Namun kenyataan menunjukkan, keputusan dan 
tindakan rezim demokrasi masih banyak mencerminkan dikotomi 
itu. Bagaimana kepemimpinan nasional diputuskan, pertimbangan-
pertimbangan apa yang mendasari kebijakan publik, serta bagaimana 
konflik diselesaikan dalam negara demokrasi, masih mencerminkan 
proses “apropriasi” atas dikotomi mayoritas-minoritas, pribumi dan 
non pribumi. Menghadapi fakta-fakta perbedaan dalam masyarakat 
yang majemuk, negara sering menerapkan kebijakan yang utilitaristik. 
Yakni kebijakan yang “mengorbankan nasib sedikit orang demi 
kebahagiaan banyak orang”. Corak kebijakan yang semestinya tidak 
diberlakukan secara universal untuk semua kasus dan situasi. Corak 
kebijakan yang tidak dapat diberlakukan untuk hak-hak dasar. Namun, 
dalam kenyataan, kebijakan utilitaristik tetap diterapkan secara luas. 

Dalam banyak masalah yang konfliktual, negara menghadapi 
kesulitan mencari pemecahan masalah yang adil bagi semua pihak, 
yang dapat menuntut pengorbanan dari semua pihak dan bukan 
hanya pengorbanan pihak tertentu. Terhadap tuntutan-tuntutan 
kelompok mayoritas, negara cenderung bertindak pragmatis untuk 
menghindari gejolak yang lebih besar dengan mengorbankan 
kepentingan kelompok minoritas. Dihadapkan pada desakan 

3	  Lihat Giorgio Agamben, State of Exception, diterj. Kevin Attell (Chicago: The 
University of Chicago Press, 2005), 193.



21

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

kelompok mayoritas, hukum cenderung menangguhkan diri sebagai 
penjaga kesetaraan dan keadilan, sebagai penjamin absennya 
kekerasan kepada siapa saja tanpa pandang-bulu. Situasi seperti ini 
masih jamak terjadi di berbagai negara terkait dengan isu agama, 
kebebasan berekspresi, tata-kota dan lain-lain, tanpa terkecuali di 
Indonesia. Tak pelak lagi, berbagai pihak menjadi korban pemaksaan, 
kekerasan dan pengabaian negara: minoritas agama, minoritas etnis, 
kaum miskin, buruh, petani, masyarakat adat dan lain-lain.

Inklusi-Ekslusi Atas Minoritas

Agamben memproblematisir status kaum minoritas, 
pengungsi, imigran dalam kerangka negara-bangsa atau negara 
demokrasi, serta dalam hubungan “tripartit”-nya dengan negara 
dan kelompok mayoritas atau penduduk asli. Secara paradoksal, 
Agamben menggambarkan kaum minoritas sebagai kelompok yang 
terinklusi (inclusion) sekaligus terekslusi (exclusion) dalam tatanan 
politik. Orang-orang Rohingya, Etnis Kurdi, penduduk pendatang di 
berbagai negara Eropa dan Jamaah Ahmadiyah di Indonesia  adalah 
warga negara. Mereka mesti menaati hukum nasional, menunaikan 
kewajiban membayar pajak, mematuhi keputusan pemerintah 
dan memenuhi panggilan polisi atau pengadilan. Mereka harus 
melepaskan state of nature: tidak melakukan kekerasan terhadap 
orang lain atau pembalasan atas kekerasan oleh orang lain. Persoalan-
persoalan konfliktual mesti diserahkan kepada hukum yang berlaku. 
Namun, ternyata kepatuhan dan ketaatan itu tidak selalu diganjar 
dengan tindakan nyata negara untuk melindungi dan memediasi 
mereka tatkala berhadapan dengan kekerasan atau ancaman atas 
keselamatan. Kepatuhan dan ketaatan itu juga tidak selalu diganjar 
dengan akses yang setara terhadap jaminan perlindungan hukum dan 
pelayanan publik.



22

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Dalam konteks inilah, pada buku Homosacer: Sovereign 
Power and Bare Life, Agamben menyampaikan tesis politik yang 
cukup radikal. Menurut Agamben, hubungan politik yang asali antara 
negara dan individu adalah penelantaran (abandonment).4  Bukan 
matra perlindungan dan pelayanan yang menghubungkan negara 
dan individu, melainkan inklusi sekaligus eksklusi. Negara menyerap 
setiap orang ke dalam tatanan dengan menerapkan berbagai 
kewajiban, aturan, larangan, batasan (inklusi), namun sekaligus juga 
menelantarkannya dengan menangguhkan kehadiran hukum untuk 
melindungi keselamatan warga negara --kelompok minoritas-- pada 
momentum-momentum kekerasan (eksklusi). Negara juga bersikap 
diskriminatif dengan menerapkan standar yang berbeda bagi 
kelompok minoritas dalam mengakses pelayanan publik.

Dalam konteks yang sama, Agamben menunjukkan paradoks 
HAM pada level berikutnya. Bahwa dalam kerangka negara demokrasi, 
kita masih menemukan orang-orang yang mengalami ketelanjangan 
politis (bare-life): hidup tanpa jaminan hak dan perlindungan hukum. 
Manusia-manusia yang diperlakukan sebagai semata-mata tubuh 
bernyawa, tanpa identitas politis dan tanpa hak sehingga senantiasa 
rawan menjadi sasaran kekerasan oleh pihak lain atau oleh aparat 
negara. Kekerasan dalam konteks ini --kekerasan terhadap mereka 
yang tidak menyandang hak dan identitas politik—tidak dilihat 
sebagai tindakan kriminal. Pelakunya tidak diproses secara hukum 
sebagaimana mestinya dan prosedur standar penanganan kriminalitas 
ditangguhkan. 

Agamben menunjukkan bahwa dalam negara-negara 
yang mengaku diri demokratis sekali pun, kita menemukan figur 
homosacer: orang-orang yang menjadi sasaran kekerasan dengan 

4	  Giorgio Agamben, Homo Sacer, Sovereign Power and Bare Life, diterj. Daniel 
Heller-Roazen (Stanford, CA: Stanford University Press, 1998), 181.



23

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

imunitas bagi para pelakunya, dengan sikap non intervensi hukum 
atas kekerasan itu. Apa yang dialami jamaah Ahmadiyah di Indonesia, 
juga yang dialami Penghayat Kepercayaan dan penganut Konghuchu 
pada gradasi tertentu menunjukkan ciri-ciri homosacer dalam 
pengertian tersebut.

Potret Homo Sacer Dalam Kerangka NKRI

Jamaah Ahmadiyah Indonesia merupakan organisasi yang 
secara resmi terdaftar dengan Surat Keputusan Menteri Kehakiman 
Republik Indonesia No. JA 5/23/13 tanggal 13 Maret 1953, Tambahan 
Berita  Negara  Republik Indonesia No. 26 tanggal 31 Maret 1953. Dalam 
sejarahnya, pengikut Jamaah Ahmadiyah Indonesia terus menjadi 
sasaran kekerasan dan pengusiran karena dianggap mengamalkan 
dan menyebarkan ajaran agama yang sesat dan melanggar Undang-
Undang Nomor 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan Penyalahgunaan 
dan/atau Penodaan Agama.5  Dalam catatan lembaga swadaya 
masyarakat ELSAM, tindakan kekerasan dan diskriminasi terhadap 
warga Ahmadiyah mencakup serangan fisik hingga pembunuhan, 
teror psikis, pengusiran, pembakaran rumah, perusakan harta benda, 
pembakaran masjid, pelarangan beribadah, tidak diberi akses untuk 
memiliki KTP, status perkawinan tidak dicatatkan secara resmi hingga 
pemecatan dari tempat bekerja. Dalam konteks negara demokrasi yang 
mendasarkan diri pada supremasi hukum, tentu saja kekerasan dan 
diskriminasi itu bermasalah. Pengusiran, kekerasan dan pembunuhan 
terjadi pada mereka yang berstatus resmi sebagai warga-negara. 
Sebagai warga-negara, warga Ahmadiyah telah menunaikan kewajiban 
membayar pajak, mematuhi keputusan pemerintah, menaati hukum. 
Mereka tidak melakukan kekerasan atau pembalasan atas kekerasan. 

5	  Lihat Pusat Dokumentasi ELSAM, “Diskriminasi dan Kekerasan Terhadap 
Agama Minoritas”, http://elsam.or.id, diunduh 3 Agustus 2016.



24

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Namun, ternyata kepatuhan dan ketaatan itu tidak diganjar dengan 
tindakan nyata pemerintah untuk melindungi dan memediasi mereka 
tatkala berhadapan dengan ancaman atas keselamatan mereka.

Para penganut Ahmadiyah juga menjadi sasaran kekerasan di 
mana pelakunya tidak ditindak secara tegas seperti lazimnya hukum 
berlaku terhadap tindakan kriminalitas. Mereka terusir dari tempat 
tinggal yang sah. Hak-hak mereka untuk hidup tanpa kekerasan 
terabaikan. Hukum berlaku secara diskriminatif terhadap mereka. 
Hukum menangguhkan diri dan berstatus nonoperasional justru 
pada saat dibutuhkan operasionalitasnya, yakni pada saat terjadi 
kekerasan terhadap warga-negara. Hukum di sini menyerap sekaligus 
mengabaikan warga-negara. Menyerap dalam pengertian menjadikan 
warga Ahmadiyah sebagai obyek pemberlakuan hukum. Mereka 
harus menaati keputusan pemerintah dan patuh terhadap hukum. 
Mengabaikan dalam pengertian menempatkan mereka di luar radar 
perlindungan dan pelayanan hukum, terutama sekali ketika mereka 
berhadapan dengan kekerasan. Warga Ahmadiyah menunjukkan 
ciri homo sacer dalam pengertian Agamben, yakni menjadi obyek 
kekerasan tanpa ada konsekuensi pidana yang ditimpakan kepada 
pelaku kekerasan. Setelah kekerasan terjadi, juga tidak ada upaya 
nyata negara untuk memulihkan hak mereka sebagai warga-negara 
untuk menjalankan keyakinan agama, bertempat tinggal di mana pun 
sejauh tidak melanggar hukum, serta untuk hidup tanpa ketakutan.

Bukannya melindungi atau memulihkan hak-hak warga 
Ahmadiyah, negara kemudian justru mengafirmasi sikap dan 
pandangan apriori kelompok mayoritas terhadap warga Ahmadiyah. 
Kekerasan terhadap warga Ahmadiyah seperti mendapatkan legitimasi 
dalam Keputusan Bersama  Menteri Agama, Jaksa Agung dan Menteri 
Dalam Negeri Republik Indonesia Nomor 3 tahun 2008 dan nomor 
199 Tahun 2008. Surat Keputusan Bersama ini memperingatkan dan 
memerintahkan kepada penganut, anggota, atau pengurus Jamaah 



25

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Ahmadiyah Indonesia untuk menghentikan penyebaran penafsiran 
dan kegiatan yang menyimpang dari pokok ajaran Agama Islam, 
khususnya penyebaran faham yang mengakui adanya nabi setelah 
Nabi Muhammad SAW. Surat Keputusan Bersama ini memicu 
berulangnya tindakan pengusiran dan kekerasan terhadap warga 
Ahmadiyah di berbagai lokasi.6

Kekerasan dan diskriminasi juga dialami komunitas 
Penghayat Kepercayaan dan Kebatinan di Indonesia.7  Melalui 
berbagai peraturan, pemerintah menciptakan segregasi antara agama 
formal dan agama yang menyimpang. Pemerintah mengidentifikasi 
menganut agama yang menyimpang sebagai pelanggaran hukum dan 
membahayakan eksistensi agama-agama yang ada. Hasil penelitian 
Komnas Perempuan menunjukkan pada periode 2011-2016, telah 
terjadi 115 kasus kekerasan dan diskriminasi terhadap Penghayat 
Kepercayaan di Indonesia, dengan rincian 50 kasus kekerasan dan 

6	  Pada 6 Februari 2011 misalnya, sekelompok massa menyerang warga 
Ahmadiyah di Cikeusik, Kabupaten Pandeglang Provinsi Banten. Akibatnya, 3 orang 
warga Ahmadiyah meninggal, 6 orang luka berat, serta terjadi perusakan terhadap 
harta benda mereka. Menurut ELSAM, ada ketidakadilan dalam keputusan peradilan 
tentang kasus ini. Seorang  korban bernama  Deden, justru dihukum 6 bulan penjara, 
sementara 12 pelaku kekerasan mendapatkan hukuman lebih ringan yaitu 3 hingga 
6 bulan penjara. Kekerasan tersebut kemudian memicu kekerasan, diskriminasi, 
ancaman, serta aksi main-hakim-sendiri terhadap warga Ahmadiyah di berbagai 
daerah. Kebijakan yang melarang Jamaah Ahmadiyah Indonesia muncul di berbagai 
provinsi, seperti Jawa Timur, Banten, Sulawesi Selatan, Jawa Barat dan Sumatera Barat. 
Pelarangan Jamaah Ahmadiyah Indonesia juga terjadi di Tasikmalaya, Sukabumi, 
Cianjur, Kuningan, Garut, Kota Bogor, Kabupaten Bogor, Depok, Pandeglang, Serang, 
Lebak, Lombok Timur, Lombok  Barat,  Pekan Baru, Kampar, Samarinda, Pontianak, 
Konawe Selatan, Banjarmasin dan Kota Bekasi. Dan sekali lagi, tidak ada ketegasan 
pemerintah untuk melindungi warga Ahmadiyah dan menindak pelaku kekerasan 
sesuai dengan hukum pidana yang berlaku.

7	  Lihat Indonesian Conference on Religion and Peace, “5 Tahun Penghayat 
Kepercayaan Alami 115 Kekerasan dan Diskriminasi”, http://icrp-online.org, diunduh 
22 Agustus 2016.



26

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

65 kasus diskriminasi. Sebanyak 62 persen dari kasus kekerasan 
dan diskriminasi itu terjadi pada ranah negara. Kekerasan yang 
terjadi berupa pengusiran, perusakan rumah ibadah dan kekerasan 
fisik. Diskriminasi yang dialami kelompok Penghayat Kepercayaan 
misalnya hambatan dalam pengurusan akta kelahiran, surat 
nikah, surat keterangan kematian dan proses pemakaman untuk 
penghayat kepercayaan yang meninggal dunia. 8   Hukum formal di 
sini mengabaikan hak asasi sepuluh juta penghayat Kepercayaan di 
Indonesia. 

Praktik segregasi dan diskriminasi yang terjadi telah memicu 
penyingkiran sosial terhadap para penghayat Kepercayaan dan warga 
Ahmadiyah, memunculkan dan menguatkan stigma kafir, penyembah 
berhala dan pengikut aliran sesat pada diri mereka. Hukum yang 
memfasilitasi warga-negara untuk mengakses layanan publik dasar, 
seperti pendidikan, kesehatan, perumahan dan yang lainnya sering 
tidak sepenuhnya berlaku untuk mereka. Formulasi hukum hukum 
dan cara menjalankannya di sini menghasilkan pola peminggiran 
terhadap sekelompok warga-negara. Peminggiran itu berupa tindakan 

8	  Ketika mengurus Kartu Tanda Penduduk (KTP) dan Kartu Keluarga (KK) 
kelompok Penghayat Kepercayaan sering dipaksa mengisi kolom agama dengan 
salah satu dari 6 agama resmi pemerintah. Sebagai contoh, Budi Santoso, seorang 
pengikut suku Samin di Kudus, Jawa Tengah, terancam tidak dapat mengikuti 
program BPJS karena Agama Adam yang dianut Budi tidak termasuk dalam  6 agama 
resmi pemerintah. Budi dan puluhan warga suku Samin di Kabupaten Kudus kesulitan 
untuk membuat KTP serta KK. Jika pun dapat mengurus, mereka akan mengosongkan 
kolom agama di KTP dan KK. Namun, tidak sedikit dari mereka yang memilih tidak 
mengurus KTP atau KK. Hal ini kemudian berdampak pada status pernikahan mereka 
yang tidak diakui secara formal. Masalah berikutnya merembet kepada status anak 
mereka. Ketika mengurus Akte Kelahiran, identitas agama dalam KTP dan KK sering 
dipersoalkan. Padahal tanpa Akte Kelahiran dan KK, si anak akan mengalami kesulitan 
dalam mengakses pendidikan formal dan pelayanan kesehatan. Lihat Indonesian 
Conference on Religion and Peace, “5 Tahun Penghayat Kepercayaan Alami 115 
Kekerasan dan Diskriminasi”, http://icrp-online.org, diunduh 22 Agustus 2016.



27

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

menghilangkan akses atas identitas legal, hak politik, hak ekonomi 
dan hak atas perlindungan hukum. 9     

“Hubungan politik yang asali adalah penelantaran”. Tesis 
Agamben ini tepat sekali untuk menjelaskan hubungan pemerintah 
Indonesia dengan warga Ahmadiyah dan penganut Aliran 
Kepercayaan atau Kebatinan. Mereka terserap dalam tatanan negara 
hukum Indonesia sekaligus terkecualikan. Mereka menyandang 
warga-negara, tetapi belum diperlakukan seperti warga-negara pada 
umumnya. Mereka harus mematuhi hukum tetapi hukum tidak selalu 
hadir melindungi mereka. Status terinklusi sekaligus tereksklusi, atau 
terserap sekaligus terabaikan dalam tatanan negara hukum Indonesia 
ini juga dialami para penganut Kong Hu Cu di Indonesia. Mereka 
juga mengalami kesulitan dalam mengakses pelayanan publik yang 
semestinya dapat dinikmati semua warga-negara tanpa pandang-
bulu. Mereka juga mengalami diskriminasi sistemik terkait dengan 
status warga-negara, status perkawinan, penggunaan nama keluarga 
dan lain-lain.

Revisi Atas UU PNPS/1965

Pertanyaannya kemudian adalah, apakah paradoks 
pelembagaan HAM dalam kerangka NKRI akan dibiarkan terus 
berlangsung? Apakah penelantaran dan eksklusi atas warga minoritas 
sesuai dengan nilai-nilai demokrasi? Apakah kita akan membiarkan 
fenomena homo sacer mewarnai kehidupan berbangsa dan bernegara 
kita? Tentu saja jawabannya “tidak!”.  Seperti dinyatakan Agamben, 

9	  Sulistyowati Irianto seperti dikutip dalam Lembaga Studi dan Advokasi 
Masyarakat (ELSAM), “Menelisik Akar Permasalahan Diskriminasi Dan Eksklusi Sosial 
Terhadap Kelompok Penghayat Dan Kepercayaan”, http://elsam.or.id, diunduh 18 
Agustus 2016.



28

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

membiarkan paradoks, penelantaran dan eksklusi itu mewarnai 
tata-penyelanggaraan negara, sama artinya membiarkan demokrasi 
disusupi oleh dimensi-dimensi kekuasaan totaliter. Kita mesti terus-
menerus mengoreksi hal-hal yang bersifat kontraproduktif bagi nilai-
nilai HAM dan demokrasi. Kita mesti terus-menerus mengupayakan 
agar demokrasi bermakna positif bagi semua warga negara tanpa 
pandang-bulu.

Dalam konteks ini, saya mendukung Permohonan Pengujian 
Undang-Undang Nomor 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan 
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama yang diajukan Komisi 
Nasional Anti Kekerasan terhadap Perempuan (KOMNAS Perempuan). 
Dalam hemat saya, tindakan-tindakan eksklusi, diskriminasi dan 
penelantaran atas minoritas agama seperti yang dijelaskan di atas 
jelas bertentangan dengan nilai-nilai demokrasi dan HAM, dan 
semuanya berawal dari keberadaan UU No.1/PNPS/1965. Undang-
undang ini juga menjadi landasan lahirnya landasan SKB Menteri 
Agama, Jaksa Agung dan Menteri Dalam Negeri Republik Indonesia 
Nomor 3 Tahun 2008/Nomor Kep-033/A/JA/6/2008, Nomor 1999 
Tahun 2008 tentang Peringatan dan Perintah Kepada Penganut, 
Anggota dan/atau Anggota Pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia 
dan Warga Masyarakat. Mungkin benar, peraturan-peraturan ini tidak 
dimaksudkan untuk mengeksklusi dan menelantarkan kelompok 
minoritas. Namun fakta menunjukkan, demikianlah dampak-dampak 
yang timbul dari pemberlakuan peraturan tersebut. 

Peraturan tersebut telah berdampak pada peniadaan/
pembatasan hak konstitusioal warga minoritas yang meliputi: 1) 
hak atas pengakuan, jaminan, perlindungan, dan kepastian hukum 
yang adil; 2) hak atas perlakuan yang sama di hadapan hukum hak 
atas rasa aman; 3) hak atas perlindungan dari ancaman ketakutan 
untuk berbuat atau tidak berbuat sesuatu; 4) hak untuk terbebas 
dari penyiksaan atau perlakuan yang merendahkan derajat martabat 



29

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

manusia; 5) hak untuk mempertahankan hidup dan kehidupannya; 6) 
hak atas perlindungan diri pribadi, keluarga, kehormatan, martabat, 
dan harta benda yang di bawah  kekuasaannya; 7) hak untuk terbebas 
dari perlakuan yang bersifat diskriminatif atas dasar apa pun; 8) 
hak untuk mendapatkan perlindungan terhadap perlakuan yang 
diskriminatif; 9) hak untuk mendapat kemudahan dan perlakuan 
khusus untuk memperoleh kesempatan dan manfaat yang sama guna 
mencapai persamaan dan keadilan.

Menginklusi Warga Minoritas, Memulihkan 
Legitimasi Demokrasi

Revisi atas pasal 1,2,3 UU No. 1/PNPS/1965 adalah sebuah 
langkah penting untuk merehabilitasi hak-hak dan rasa keadilan 
warga minoritas yang telah terdampak oleh pemberlakukan 
peraturan tersebut dan peraturan turunannya. Revisi juga mendesak 
dilakukan dalam rangka untuk menginklusi kembali posisi kelompok 
minoritas sebagai bagian warga negara yang utuh tanpa hierarki dan 
diskriminasi.

Revisi itu dengan demikian juga fundamental untuk menjaga 
legitimasi demokrasi, atau lebih tepatnya kemampuan pemerintah 
untuk menjalankan demokrasi. Demokrasi yang selalu diidentikkan 
dengan tatanan politik yang mampu mewujudkan kepastian hukum 
dan pelembagaan hak-hak sipil. Demokrasi yang selalu tampil sebagai 
janji tentang kesetaraan, keadilan dan absennya kekerasan dalam 
kehidupan bersama.

Perlu diperhatikan, penangguhan perlindungan hukum 
atas hak-hak konstitusional warga minoritas sebagai warga negara 
sebagaimana dijelaskan di atas pada dasarnya adalah sebuah  
penangguhan atas nilai-nilai demokrasi. Pelanggaran atau pembiaran 



30

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

pelanggaran atas hak-hak konstitusional warga minoritas itu adalah 
sebuah pengakuan bahwa negara tidak berhasil menjalankan prinsip-
prinsip demokrasi sebagaimana mestinya. Maka setiap tendensi 
pembiaran pelanggaran atas hak-hak konstitusional itu sesungguhnya 
melahirkan efek delegitimatif terhadap demokrasi dan kemampuan 
negara dalam menjalankannya. Apa artinya berdemokrasi jika 
penangguhan atas nilai-nilai demokrasi terjadi sedemikian sistemik? 
Apa maknanya berdemokrasi jika negara tidak dapat bersikap 
demokratis terhadap warganya?

Walter Benjamin dalam konteks ini mengingatkan dampak 
resiprokal deklarasi state of exception. Jika dengan alasan-alasan 
terpaksa atau darurat ketertiban umum, penguasa secara repetitif 
menangguhkan perintah konstitusi untuk mewujudkan hak-hak 
konstitusional warga negara seperti di atas,  maka secara resiprokal 
hal ini memberi alasan bagi warga negara tersebut untuk menyatakan 
sebaliknya: menangguhkan kepatuhan terhadap penguasa yang tidak 
menjalankan perintah konstitusi dengan konsekuen. Jika penguasa 
cenderung melegitimasi kekerasan dan penelantaran dengan alasan 
darurat ketertiban umum, maka lahir alasan bagi sebagian orang 
(minoritas) untuk berhenti menaati titah penguasa yang demikian ini.  

Perintah konstitusi untuk melindungi hak-hak konstitusional 
warga minoritas yang telah tertiadakan/terbatasi sebagai dampak dari 
pemberlakuan UU No. 1/PNPS/1965 sebagaimana telah dijelaskan 
diatas, perlu diletakkan dalam kesadaran ini. Dalam konteks yang 
sama, sudah sepatutnya jika Mahkamah Konstitusi mengabulkan 
seluruh permohonan pengujian atas UU No. 1/PNPS/1965 yang 
diajukan Komnas Perempuan.



31

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis 

Nama	 :	 Agus Sudibyo

Pekerjaan	 : Ketua Program Studi Komunikasi Massa Akademi 
Televisi Indoneisa (ATVI), Jakarta.	 	

Pendidikan	 :

2011,	 S-2 Filsafat, Sekolah Tinggi Filsafat Driyakarya, Jakarta. 

1998,	 S-1 Ilmu Komunikasi, Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta.

Publikasi	 :

2015, 	 Etika Jurnalisme Migas, Panduan Untuk Wartawan (Total EP 
dan PWI, Jakarta)

2014,	 34 Prinsip Jurnalisme Lingkungan (Kepustakaan Populer 
Gramedia dan Aqua Group, Jakarta)

	 Strategi Media Relation : Panduan Praktis Untuk Pejabat, 
Politisi, Selebritas dan Pengusaha (Kepustakaan Populer 
Gramedia, Jakarta)

	 SBY dan Kebebasan Pers, editor (PWI dan Matriks Indonesia, 
Jakarta)

	 Menyongsong Kepemimpinan Pro Rakyat, Masukan 
Komunitas Media Untuk Presiden Joko Widodo, editor (PWI, 
Jakarta)

2013,	 50 Tanya Jawab Tentang Pers: Panduan Praktis Untuk Pejabat, 
Politisi, Selebritas, Pengusaha dan Wartawan (Kepustakaan 



32

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Populer Gramedia & PT Astra Internasional, Jakarta)

2012,	 Politik Otentik : Manusia dan Kebebasan Dalam Pemikiran 
Hannah Arendt (Margin Kiri, Jakarta)

2009,	 Kebebasan Di Jagad Media, Penerbit Buku Kompas

2004,	 Ekonomi Politik Media Penyiaran (LKIS-ISAI)

	 SBY Sebagai Media Made Reality (Tempo, 26 Oktober 2004)

2003,	 Right to Now dan Kebohongan Terhadap Publik (Koran 
Tempo, 25 Agustus 2003)

	 Perlunya RUU Kebebasan Informasi (Koran Tempo, 25 
February 2003)

2002,	 Salah satu penulis dalam buku Neraca Gus Dur (Lakspesdam)

	 Kebebasan Pers dan Belenggu Perundang-undangan 
(Kompas, Rabu, 8 Mei 2002)

	 Bahaya Pengendalian Informasi, Catatan kritis atas Perpu 
Antiterorisme (Kompas, 3 Nopember 2002)

	 Mewaspadai RUU Kerahasiaan Negara (Kompas, 13 Maret 
2002)

	 Oksigen Demokrasi (Pantau, Juni 2002)

2001,	 Kabar-Kabar Kebencian, Prasangka Agama di Media Massa

	 (ISAI, bersama Ibnu Hamad dan M. Qodari)

	 Salah satu penulis dalam buku 100 Tahun Bung Karno, 
Berdialog Dengan Sejarah (Kompas)

2000,	 Politik Media dam Pertarungan Wacana (LKIS)

1999,	 Citra Bung Karno : Analisis Berita Pers Orde Baru (Bigraf 
Publishing, Yogyakarta)



33

2.	 Perlu Tafsir UU yang Pasti untuk Jamin
	 Hak-Hak Warga Negara Ahmadiyah

Oleh : Ahmad Suaedy

Yang Mulia Ketua Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi

Yang Mulia Para Anggota Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi

Sidang Mahkamah Konstitusi yang berbahagia

serta Para Hadirin di Forum Sidang Mahkamah Konstitusi yang Saya 
Hormati

Assalamualaikum warahmatullahi wabarakaatuh

Salam sejahtera bagi kita semua

Pertama-tama saya ingin mengucapkan terima kasih atas 
kesempatan yang diberikan untuk saya sebagai saksi ahli dalam 
sidang terhormat pada hari ini. Saya juga ingin mengapresiasi sidang 
ini sebagai cermin dari bangsa Indonesia, bahwa di dalam masyarakat 
yang majemuk dan bhineka dan berlandaskan pada kesetaraan maka 
setiap warga negara dengan latar belakang apapun harus memiliki 
kesempatan yang sama untuk memperoleh keadilan. Dan Mahkamah 
Konstitusi sebagai pengawal konstitusi Indonesia UUD 1945 adalah 
tempat yang tepat untuk menegakkan keadilan dan kesataraan itu. 
Jika ada warga negara yang didiskriminasi menyangkut Undang-
Undang selayaknya tuntutan dilakukan melalui Mahkamah Konstitusi.

Sebagaimana bunyi UUD 1945 Pasal 27:

 (1) Segala warga negara bersamaan kedudukannya di dalam hukum 
dan pemerintahan dan wajib menjunjung hukum dan pemerintahan 
itu dengan tidak ada kecualinya.



34

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Majelis Hakim Yang Mulia

Saya terlebih dahulu ingin memerkenalkan diri. Secara sosial 
budaya dan keagamaan saya berlatar belakang tradisi dan paham 
keagamaan pesantren dan Nahdlatul Ulama. Saya cukup lama 
memimpin Wahid Institute, sebuah yayasan yang didirikan oleh KH 
Abdurrahman Wahid yang bertujuan antara lain, untuk menegakkan 
Islam yang rahmatan lil ‘alamin dan menjaga kebhinekaan Indonesia. 
Meski demikian, saya sudah cukup lama mengenal jamaah dan teman-
teman Ahmadiyah sebagiamana saya mengenal kelompok Islam yang 
lain seperti Muhamadiyah, Syiah dan Nahdlatul Wathan (NW), serta 
lainnya. Juga kelompok-kelompok agama dan kepercayaan yang lain 
sebagai sesama bangsa Indonesia. 

Namun, bahwa sekarang ini saya sedang menjadi 
Anggota Ombudsman RI maka saya dalam kesaksian ini akan lebih 
berkonsentrasi sesuai dengan pekerjaaan saya, yaitu pengawasan 
pelayanan publik. Sebagai anggota Ombudsman RI, saya mengamati, 
merasakan dan menghadapi masih adanya kelompok-kelompok 
minoritas sepeti Ahmadiyah ini yang didiskriminasi dalam pelayanan 
publik. Dan diskriminasi itu didasarkan pada Undang-Undang atau 
penafsiran Undang-Undang yang disebabkan karena tidak adanya 
pembatasan pengertian yang jelas dan spesifik di dalam UU tersebut.

Kesetaraan dalam pelayanan publik harus didasarkan pada 
amanah UUD 1945 sebagaimana disebut di atas. Pelayanan publik 
dalam sutu negara merdeka, berdaulat dan demokrasi seperti 
Indonesia tidak bisa dikecualikan hanya karena minoritas yang 
berbeda dengan mayoritas.

Dalam bagian Tujuan UU No. 25 Tahun 2009 tentang 
Pelayanan Publik, antara lain disebutkan:

a. terwujudnya perlindungan dan kepastian hukum bagi masyarakat 



35

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

dalam penyelenggaraan pelayanan publik. Dalam azas disebutkan 
antara lain: (a) kepastian hukum; (b) kesamaan hak; (c) keseimbangan 
hak dan kewajiban; 

Sedangkan dalam UU No. 37 Tahun 2009 tentang Ombudsman 
Republik Indonesia disebutkan asas larangan diskriminasi: Pasal 3:(a) 
kepatutan; (b)  keadilan; (c) non-diskriminasi; (d) tidak memihak; dst. 

Jadi pencegahan dan penghapusan diskriminasi menjadi 
tugas saya juga. Oleh karena itu, ini kesempatan bagi saya untuk 
memberikan kesaksian agar menjadi pertimbangan Majelis Hakim 
Mahkamah Konstitusi yang mulia.

Majelis Hakim Yang Mulia

UU No. 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan Penyalahgunaan 
dan/atau Penodaan Agama yang telah dimasukkan ke dalam KUHP 
pasal 156A sering ditafsirkan secara luas baik oleh pengadilan, 
pemegang otoritas pemerintahan dan bahkan digunakan sebagai 
dasar kelompok masyarakat tertentu yang berbeda pendapat atau 
tidak setuju dengan paham Ahmadiyah. Hal ini berimplikasi langsung 
dengan menjadi penghambat keadilan dan dasar praktik diskriminasi 
pelayanan publik kepada Ahmadiyah. Sebagian mereka bahkan harus 
terusir dari rumahnya berakibat terlunta-lunta dan bertahun-tahun 
harus hidup di penampungan seperti di gedung Transito Lombok. 
Anak-anak mereka hidup tanpa masa depan, dan kesulitan dalam 
hidup sehari-hari dan dalam pendidikan. Mereka bukan hanya 
didsikriminasi melainkan juga distigmatisasi oleh lingkungannya 
secara terus menerus tanpa perlindungan yang cukup dari pemerintah 
dan aparat penegak hukum.

Sebagian aparat pemerintah dan pemerintah daerah, serta 
aparat penegak hukum tidak cukup berani untuk melindungi mereka 



36

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dan memberi pelayanan yang menjadi tugas konstitusi mereka dan 
sebaliknya menjadi hak penganut Ahmadiyah sebagai warga negara.

Sebagian  penganut Ahmadiyah juga kesulitan mendapatkan 
KTP (Kartu Tanda Penduduk) Elektronik karena sebab tersebut. 
Padahal sekarang ini, KTP EL adalah syarat hampir mutlak untuk 
mendapatan pelayanan publik dasar lainnya, seperti pengakuan 
sebagai warga negara, pelayanan pendidikan, bantuan ekonomi dan 
pendidikan yang menjadi program pemerintah sekarang ini, serta 
Surat Nikah, Akta Lahir dan sebagainya. Ini sungguh memilukan 
sebagai sesama bangsa Indonesia. Status mereka yang kesulitan 
mendapatkan KTP EL membuat mereka berstatus sebagai orang 
yang tidak berkewaganegaraan atau stateless. Apakah negara saya 
akan terus menerus begini dalam memperlakukan sebagian warga 
negaranya? Saya berharap, tidak. 

Majelis Hakim Yang Mulia

Berbeda pendapat dan berbeda penafsiran dalam agama 
adalah soal lumrah, dan itu sudah terjadi sejak agama itu sendiri lahir 
bahkan mungkin sejak manusia itu sendiri ada. Saling menganggap diri 
paling benar dan pihak lain salah juga soal biasa. Tetapi itu hendaknya 
hanya terjadi di masyarakat sipil dan dimaksudkan untuk melindungi 
kelompok sendiri bukan untuk menyerang pihak lain apalagi dengan 
kekerasan dan perlakuan yang tidak adil.

Pemerintah selayaknya melindungi pihak yang lemah dan 
membatasi pihak yang menyerang agar tidak terjadi kekerasan. 
Pemerintah harus memberikan pelayanan kepada semua rakyat 
Indonesia tanpa pandang bulu sebagai mandat Konstitusi yang 
diberikan kepadanya. Dalam banyak kasus, aksi kekerasan dan 
penyegelan masjid Ahmadiyah, misalnya,   dilakukan bukan hanya 
oleh sekelompok orang yang tidak setuju dan beda pendapat dengan 



37

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Ahmadiyah melainkan oleh aparat pemerintah seperti Satpol PP. 
Tentu mereka atas perintah pemimpin di level atasnya.

Maka pemerintah perlu ada UU yang tidak bisa ditafsir 
meluas (karet) untuk melakukan perlindungan terhadap Ahmadiyah 
dan kelompok lemah yang lain. UU PNPS/1965 ini perlu diberi 
batasan pengertian yang jelas tentang Pencegahan Penyalahgunaan 
dan/atau Penodaan Agama yang sesuai dengan prinsip Hak-Hak Asasi 
Manusia dan Konstitusi UUD 1945 tentang kebebasan beragama dan 
berkeyakainan (KBB) dan kesetaraan warga negara. Karena UU itu 
telah nyata menyebabkan penafsiran yang luas dan telah berimplikasi 
pada diskriminasi dan bahkan menghambat penegakan hukum untuk 
melindungi dan perlakukan kesetaraan warga negara minoritas 
khususnya Ahmadiyah. UU ini seharusnya justru mencegah terjadinya 
diskriminasi, konflik dan kekerasan antar kelompok masyarakat. 
Karena salah satu alasan terpertahankannya UU PNPS/1965 ini dalam 
JR di Mahkamah Konstitusi yang lalu adalah untuk menjaga ketertiban 
sosial dan yang sifatnya preventif.  

Majelis Hakim Yang Mulia

Bangsa Indonesia sudah terbiasa hidup dengan perbedaan, 
ratusan dan bahkan ribuan tahun sejak sebelum terbentuknya 
Indonesia itu sendiri. Bhinneka Tunggal Ika adalah filosofi dan 
semboyan bangsa Indonesia yang didasarkan pada kebiasaan tersebut 
dan telah dipraktikkan sejak kemerdekaan Indonesia. Ahmadiyah 
ada di Indonesia sejak sebelum Indonesia merdeka, dan ikut dalam 
perjuangan kemerdekaan Indonesia. Organisasi ini juga terdaftar 
sebagai organisasi kemasyarakatan yang sah di Kementrian Dalam 
Negeri sudah sejak lama.

Namun akhir-akhir ini mereka didiskriminasi dan berusaha 
disingkirkan dan dikejar-kejar dan bahkan mempengaruhi sikap 



38

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

pemerintah dengan mengeluarkan SKB Tiga Menteri tentang 
Peringatan dan Perintah kepada Penganut, Anggota, dan/atau 
Pengurus Jemaat Ahmadiyah (JAI). SKB Tiga Menteri tersebut, saya 
sebagai saksi sejarah, dikeluarkan oleh pemerintah di bawah tekanan 
demonstrasi oleh kelompok tertentu yang tidak setuju dengan 
Ahmadiyah, dan pemerintah ketika itu justru memihak kepada 
mereka bukan melindungi yang lemah sebagai sesama warga negara.

Perubahan sikap sebagian orang dan pemerintah ini bukan 
tanpa konteks, di samping menggunakan celah adanya pengertian 
pasal hukum yang multi-tafsir. Yaitu, pengaruh dari kondisi luar negeri 
wilayah atau tempat tertentu yang sedang tegang atau perang untuk 
mempengaruhi Indonesia yang damai dan toleran. Oleh karena itu 
untuk menjaga tradisi kebhinekaan Indonesia perlu UU atau pasal UU 
yang tegas untuk melindungi bangsa Indonesia dari pengaruh negatif 
tersebut.

Majelis Hakim Yang Mulia

Terakhir saya hendak memberikan kesaksian atas hubungan 
pribadi saya dengan teman-teman saya Ahmadiyah. Belum pernah 
saya menemukan doktrin dan tingkah laku jamaah Ahmadiyah yang 
menyerang pihak lain serta berperilaku kekerasan. Mereka cenderung 
penyeru perdamaian dan sebagian mereka terlibat dalam aksi 
perdamaian dan aksi tanggap bencana secara aktif. Doktrin mereka, 
yang saya tahu, juga inhern di dalamnya menyeru perdamaian. Saya 
menganggap doktrin mereka cocok dengan kandungan konstitusi dan 
tradisi bangsa Indonesia yang damai dan bhinneka tunggal ika.

Saya akhiri, sekali lagi terima kasih atas kesempatannya dan 
mohon maaf atas kekurangannya. 

Depok, 7 Januari 2018. 



39

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis 

Ahmad Suaedy lahir di Kebumen, Jawa Tengah pada tanggal 6 
Mei 1963. Saat ini menjabat Anggota Ombudsman Republik Indonesia 
periode 2016 – 2021. Pendidikan mulai di pesantren di Kediri dan Pare 
Jaa Timur, juga pesantren di Kebumen Jawa Tengah. Pada tahun 1990 
memperoleh gelar Sarjana Tafsir Hadits pada IAIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta; gelar Master Studi Politik Islam di UIN Syarif Hidayatullah 
Jakarta (2012); dan memperoleh gelar Doktor dalam Bidang Studi 
Islam di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (2018). Riwayat pekerjaan 
meliputi, sebagai Pendiri dan Direktur Eksekutif Wahid Institute 
(2003-2012); Pendiri dan Direktur pada Abdurrahman Wahid Center 
di Universitas Indonesia (2013-2016); Pendiri dan Direktur Institute 
of Southeast Asian Islam (ISAIs)   UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 
(2014-Sekarang); Anggota Board Gerakan Nasional GusDurian dan 
Anggota Board Yayasan Wahid Foundation; serta Pendiri dan Ketua 
Board INKLUSIF-Community for Islam, Diversity and Equality (CIDEQ), 
Depok.     

Pernah menjadi Research Fellow (2015-2016) pada 
Department of Political and Social Change, Bell School of Asia Pacific 
Affairs Australian National University (ANU) Canberra, Australia; 
Research Fellow (2014) pada Alfred Deakin Research Institute (ADRI), 
Deakin University, Geelong, Australia; Research Fellow (2010- 2011) 
pada Centre for Southeast Asian Studies (CSEAS) Kyoto University, 
Kyoto, Jepang; dan Research Fellow (2006) pada Global Citizenship and 
Human Rights (GCHR), Deakin University, Burwood, Australia. Suaedy 
juga adalah anggota Asian Public Intellectual (API) dan mendapatkan 
beasiswa dari Nippon Foundation untuk program API, untuk penelitian 
sembilan bulan di Malaysia, Filipina dan Thailand 2009-2010 di bawah 
judul “Managing Identity: Muslim Minorities in Asia.” 



40

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Menulis dan mengeditori beberapa buku di antaranya: Islam, 
Minorities and Identity in Southeast Asia (Depok-Yogya: INKLUSIF-
CIDEQ & ISAIs UIN Yogyakarta, 2018); Intoleransi, Revitalisasi Tradisi 
dan Tantangan Kebinekaan Indonesia (Depok: AWC-UI, 2017); 
Perubahan Karakter Gerakan Sosial di Indonesia Pilpres 2014 (Depok: 
AWC-UI, 2017); The Dynamic of Muslim Minorities in Finding the 
Way foe Peace: The Role of Civil Society in Southern Thailand and 
Southern Phillipines (Jakarta: Ministry of Religious Affairs of the 
Republic of Indonesia, 2016); Ahmad Suaedy, Ota Atsushi, Okamoto 
Masaaki (eds.) Islam in Contention: Rethinking Islam and the State in 
Indonesia  (Kyoto: Center for Southeast Asian Studies [CSEAS] Kyoto 
University; Jakarta: The Wahid Institute; Taipei: Center for Asia-
Pacific Area Studies [CAPAS] Taipei University, 2010); serta menulis di 
berbagai jurnal nasional dan internasional.  www.suaedy-library.net



41

3.	 Menjaga Kerukunan Agama,
	 Menjaga Keutuhan Bangsa

Oleh : Ahmad Najib Burhani

Yang Mulia Ketua Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi 
Yang Mulia Anggota Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi 
Sidang Mahkamah Konstitusi yang berbahagia

Assalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh

Pendahuluan

Saya ingin menegaskan terlebih dahulu bahwa kehadiran saya 
dalam sidang ini bukanlah untuk melakukan pembelaan terhadap 
Ahmadiyah. Saya bersedia hadir menjadi saksi ahli karena menginginkan 
pasal-pasal dalam UU No. 1/PNPS/1965 itu tidak disalah artikan dan 
disalahgunakan. Kalaulah ada bagian yang menyangkut Ahmadiyah, 
yang saya lakukan bukan sebuah pembelaan, tapi menyampaikan apa 
yang saya tahu tentang komunitas keagamaan ini. Ada tiga hal utama 
yang ingin saya sampaikan di sini: 1) Beberapa kesalahpahaman kita 
tentang Ahmadiyah, 2) Pendefinisian penodaan agama dan ancaman 
diskriminasi terhadap berbagai kelompok agama, termasuk NU dan 
Muhammadiyah, jika tidak ada penafsiran bersyarat beberapa pada 
dalam undang-undang aquo, dan 3) Memahami posisi minoritas 
agama.



42

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Kesalah-pahaman dan Stereotype tentang Ahmadiyah

Majelis hakim yang mulia!

Saya sudah mengkaji dan meneliti tentang Ahmadiyah 
ini bukan hanya dalam hitungan hari atau minggu atau bulan, tapi 
sudah beberapa tahun. Paling tidak, sudah tujuh tahun secara serius 
saya mengkaji gerakan ini. Saya tidak hanya mendatangi satu lokasi 
tempat komunitas ini berada, tapi saya hadir di beberapa tempat: 
ke pusat JAI di Parung; desa Manis Lor, Kuningan, yang lebih dari 
separuh penduduknya adalah Ahmadi; Transito di Mataram, NTB, 
tempat warga Ahmadiyah menjadi pengungsi selama lebih dari 10 
tahun sejak rumah-rumah mereka dihancurkan; ke Pandeglang dan 
Cikeusik, tempat tiga anggota Ahmadiyah dibunuh; ke Bandung, 
Surabaya, Medan, Praya, Cirebon, dan beberapa tempat lain dimana 
Ahmadiyah menghadapi kesulitan menjalankan keyakinannya. Saya 
juga hadir pada Jalsah Salanah (pertemuan tahunan) yang diadakan 
oleh Ahmadiyah Jakarta, Yogyakarta, dan Tangerang

Di luar Indonesia, saya juga datang ke komunitas Ahmadiyah 
di Texas, AS, Manchester, Inggris, Jepang, dan Singapura. Terakhir, dan 
ini menjadi pengalaman yang sangat penting, saya ikut Jalsa Salana di 
Qadian, India, tempat kelahiran Ahmadiyah, dimana saya tinggal atau 
menginap di Dar al-Masih atau rumah Mirza Ghulam Ahmad selama 10 
hari. Berdasarkan pengalaman itu, saya ingin menunjukkan beberapa 
hal yang kurang pas dalam pandangan kita selama ini terhadap 
Ahmadiyah, kesalahpahaman saya terutama, sebagai bagian dari 
umat Islam non-Ahmadiyah. Kesalahpahaman yang sering melahirkan 
prejudice dan tuduhan terhadap komunitas ini.

Pertama, tentang tuduhan ibadah haji Ahmadiyah. Memang 
ada tempat-tempat tertentu di Qadian yang mendapat perlakuan 
khusus, atau katakanlan sebagai tempat suci (sacred space), seperti 



43

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Minaratul Masih, Masjidil Aqsa, Masjid Mubarak, Bahishti Maqbarah, 
dan Darul Masih. Namun demikian, ketika membahas tentang 
tempat suci, orang sering menyalahartikan antara tempat suci dan 
tempat ibadah haji. Atau lebih jelasnya, terdapat sikap yang mendua 
dari sebagian kita umat Islam berkaitan dengan ibadah haji orang 
Ahmadiyah. Pada satu sisi, mereka sering dituduh memiliki tempat 
ibadah haji sendiri yang berbeda dari umat Islam lain, yaitu di 
Qadian, India. Namun pada sisi lain, ketika orang Ahmadiyah hendak 
melaksanakan rukun Islam kelima, berhaji ke Baitullah di Makkah, 
beberapa orang menghambat pendaftaran mereka.

Saya sudah hadir di tempat-tempat itu semua dan 
menyaksikan bahwa yang mereka lakukan bukanlah seperti bayangan 
orang bahwa mereka melakukan haji. Tidak ada ketentuan waktu 
untuk berkunjung, tidak ada ketentuan urutan beribadah, dan tidak 
ada ritual yang baku. Itu lebih mirip ziarah ke tempat suci, seperti ziarah 
ke makam Wali Songo dalam tradisi kita. Qadian memang menjadi 
salah satu tempat istimewa atau tempat yang perlu dikunjungi oleh 
jemaah Ahmadiyah. Qadian adalah tempat kelahiran Ahmadiyah, 
tempat terjadinya berbagai peristiwa penting dalam komunitas ini. 
Namun demikian, Qadian bukanlah tempat berhaji dan berkunjung 
ke tempat ini tidak dianggap sebagai ibadah pengganti haji.

Kedua, tentang kitab suci Ahmadiyah. Ada beberapa buku 
yang beredar di sekitar kita yang menyebutkan bahwa kitab suci 
orang Ahmadiyah adalah Tazkirah, bukan Al-Qur’an. Saya sudah 
membaca buku-buku Ahmadiyah, tidak ada yang menyebutkan kitab 
sucinya adalah Tazkirah. Saya datang ke rumah-rumah dan masjid-
masjid Ahmadiyah, yang saya temukan adalah Al-Qur’an, bukan 
Tazkirah. Saya datang ke perpustakaannya di Qadian yang ketika itu 
sedang ada penulisan mushhaf Al-Qur’an. Sekali lagi Al-Qur’an, bukan 
Tazkirah. Tentu saja ada beberapa individu yang memiliki Tazkirah dan 
beberapa kantor Ahmadiyah juga memiliki itu. Tapi itu bukan kitab 



44

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

suci. Sama seperti pembedaan antara tempat suci dan tempat ibadah 
haji di atas, perlu pula dibedakan makna “suci” dalam Tazkirah dan 
kitab suci Al-Qur’an. Itu tidak memiliki makna sama dan tidak berada 
pada level yang sama.

Ketiga, tentang keyakinan Ahmadiyah mengenai Mirza 
Ghulam Ahmad. Ini yang paling kontroversial. Ketika saya di Qadian, 
kamar yang saya tempati berada di atas kamar yang dulu ditempati 
oleh Mirza Ghulam Ahmad. Bukan persis di atasnya, mungkin 10 
meter sebelah utara dari kamar tempat lahir Ghulam Ahmad. Saya 
datang ke kamar tempat Ghulam Ahmad dilahirkan, kamar tempat ia 
sering berdoa, kamar tempatnya sering menghabiskan waktu untuk 
menulis. Saya ikut sholat di Masjid Mubarak dan Masjid al-Aqsa 
yang cukup keramat dan bersejarah bagi warga Ahmadiyah. Saya 
mengamati, apakah orang Ahmadiyah telah menempatkan Ghulam 
Ahmad lebih tinggi dari Nabi Muhammad? Apakah Ghulam Ahmad 
disanjung lebih tinggi dari Nabi Muhammad? Setahu saya, itu tidak 
terjadi. Sanjungan dan pujian yang dilakukan di tempat-tempat itu 
adalah kepada Nabi Muhammad. 

Di pagi dan sore hari, saya sering duduk tak jauh dari makam 
Mirza Ghulam Ahmad. Selama berjam-jam dalam beberapa hari 
secara berturut-turut. Saya memperhatikan dan mengamati pengikut 
Ahmadiyah dari berbagai negara yang berkunjung ke tempat itu. 
Apakah ada yang aneh dari mereka? Apakah ada yang menyembah 
atau memuja berlebihan terhadap Mirza Ghulam Ahmad? Tidak ada 
yang mulia. Tidak ada pemujaan berlebihan. Tidak ada yang menangis 
keras-keras. Tidak ada yang mengambil tanah untuk jimat. Tidak ada 
yang menaruh bunga. Tidak ada yang melempar koin. Tidak seperti 
bayangan kita bahwa mereka memuja berlebihan terhadap Mirza 
Ghulam Ahmad. Bisa jadi, sikap orang Ahmadiyah ketika berkunjung 
ke makam Ghulam Ahmad tak ada apa-apanya dibanding dengan 
sikap orang NU ketika berkunjung ke makam Gus Dur di Jombang.



45

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Majelis hakim yang mulia!

Saya menyaksikan sendiri bagaimana orang Ahmadiyah 
beribadah; dalam berpuasa dan menjalankan sholat. Sebagai orang 
yang separuh pendidikannya ditempuh di pesantren dan separuhnya 
dalam pendidikan Barat, saya merasa seperti orang sekuler di 
hadapan orang-orang Ahmadiyah. Saya tidak bisa menonjol-
nonjolkan, melebih-lebihkan atau mengurangi tentang Ahmadiyah. 
Sebagai peneliti, saya memiliki kode etik untuk tidak berbohong 
dalam melakukan penelitian dan menyampaikan hasilnya. Saya bisa 
saja salah, namun saya tak boleh berbohong. 

Pendefinisian Penodaan Agama dan Diskriminasi

Majelis hakim yang mulia!

Saya belajar tentang berbagai Undang-Undang terkait HAM 
(Hak Asasi Manusia), Deklarasi Universal HAM, Kovenan Internasional 
tentang Hak-hak Sipil dan Politik, tentang kebebasan beragama, dan 
sebagainya. Sudah 13 tahun saya menjadi pelajar dan peneliti di 
beberapa negara; di Amerika Serikat, Inggris, Belanda, Jepang, dan 
sekarang di Singapura. Saya sudah menulis sejumlah makalah tentang 
Ahmadiyah yang terbit di berbagai jurnal internasional ternama, 
termasuk yang terkait teologi atau akidah Ahmadiyah yang sering 
diperdebatkan dan juga terkait berbagai fatwa tentang Ahmadiyah. 
Tapi untuk kali ini, saya tinggalkan itu semua. Saya berharap kita 
berbicara dengan hati, bukan mencoba untuk saling mengalahkan. 
Saya sudah agak lelah dengan perdebatan teologis itu. Saya ingin 
mengetuk hati saya sendiri sebagai bagian dari mayoritas umat Islam 
Indonesia.



46

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Saya juga sudah menulis makalah tentang ketertiban umum 
dan penodaan agama dengan logika dan argumen-argumen akademis 
yang cukup detail. Sekali lagi, kali ini ini saya ingin meninggalkan itu 
semua. Jika bapak-ibu tertarik membacanya, silahkan meminta ke 
pengacara. Saya sudah menyerahkan kepadanya. Untuk sementara 
saya hanya ingin mengetuk hati saya sendiri dan mengajak kita semua 
kembali ke hati, sebagai manusia, sebagai umat yang bersaudara, dan 
kemudian merenungkan apa dan siapa yang benar-benar menghina 
agama.

Ada beberapa hal yang sering disebut sebagai penodaan atau 
penistaan agama. Ketika sebuah koran di Denmark, Jyllands-Posten, 
memuat kartun-kartun tentang Nabi Muhammad pada 30 September 
2005, orang menyebutkan itu sebagai pelecehan agama. Demikian 
juga dengan koran Perancis Charlie Hebdo yang sering memuat poster 
dan kartun anti-agama. Geert Wilders dari Belanda dengan film Fitna-
nya juga memberikan eksplorasi dan penafsiran terhadap ayat-ayat 
Al-Qur’an yang berbeda dari penafsiran umumnya. Di Indonesia, 
kelahiran undang-undang ini juga terkait dengan kegiatan PKI (Partai 
Komunis Indonesia) yang anti-agama dan merongrong kepercayaan 
kita kepada Tuhan. Apakah kita hendak menyamakan apa yang 
dilakukan oleh Ahmadiyah dengan itu semua? Saya tidak tega jika kita 
hendak melakukan itu.  

Perbedaan penafsiran tidak bisa dimaknai sebagai penodaan. 
Jika tidak diberi penafsiran bersyarat, maka pasal ini bukan hanya 
mengenai Ahmadiyah, tapi juga kelompok agama lain. Bulan lalu 
(Oktober 2017), terdapat pelarangan pendirian masjid dan bahkan 
pembakaran tiang Masjid At-Taqwa Samalanga, Bireun, Aceh. Ini 
bukan Masjid Ahmadiyah, tapi Muhammadiyah. Mengapa? Karena 
Muhammadiyah di sana dianggap memiliki pandangan keagamaan 
yang berbeda dari masyarakat. Muhammadiyah dianggap bukan 
Ahlussunnah Waljamaah. Itu yang tertulis resmi dari pihak-



47

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

pihak berwenang di Aceh. Muhammadiyah dituduh Wahabi yang 
menyimpang dari keyakinan pada umumnya.

Mari kita bayangkan, jika ada kelompok yang tidak toleran 
terhadap slametan dan tradisi keagamaan yang selama ini dipraktekkan 
oleh kelompok NU, lantas tiba-tiba kelompok ini berkuasa di negeri 
ini, maka NU akan dianggap sesat, melakukan penafsiran agama yang 
menyimpang dari Islam. Kelompok seperti ini benar-benar ada, bukan 
hanya dalam imajinasi kita, tapi berada di tengah-tengah masyarakat 
kita. Keberadaan mereka bukan khayalan semata. Mereka ini aktif 
berteriak-teriak. Maka bangunan keagamaan kita bisa runtuh dengan 
sikap mereka, dengan bersenjatakan pasal-pasal ini. Ada kelompok 
agama di Jawa Tengah yang sangat benci terhadap NU dan bahkan 
berkali-kali menuduhnya sesat. Bukan di abad lampau, tapi saat ini. 
Jika kelompok ini atau yang seperti ini menjadi bagian dari penguasa, 
maka dengan menggunakan pasal-pasal dari undang-undang ini 
mereka bisa menuduh NU telah melakukan penodaan agama.

Penutup

Majelis hakim yang mulia!

Saya bagian dari bapak dan ibu semua. Saya lahir dan 
besar dalam lingkungan NU, dari orang tua yang merupakan kiai 
kampung, yang mendedikasikan seluruh hidupnya untuk mengajar 
Islam di kampung. Saya mengikuti pendidikan agama di madrasah 
dan pesantren sejak TK hingga Madrasah Aliyah atau SMA. Ketika 
kuliah S1 di IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta, saya mulai menjadi 
aktivis Muhammadiyah dan sekarang merupakan wakil ketua Majelis 
Pustaka dan Informasi PP Muhammadiyah. Model keberagamaan 
saya adalah bagian dari yang bapak dan ibu ikuti. Saya adalah bagian 



48

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dari kelompok mainstream di Indonesia. Tapi mari kita, sebentar saja, 
merasakan menjadi Ahmadi, yang ingin diperbolehkan beribadah dan 
menundukkan diri kepada Allah. 

Dalam pengadilan-pengadilan, kita sering disuguhi dengan 
berbagai argumen yang pelik dan brilian, namun ada sesuatu yang 
kadang terlewatkan, yaitu hati kita. Dalam salah satu sabdanya, Nabi 
Muhammad menganjurkan pengikutnya untuk meminta fatwa atau 
keputusan kepada hati, istafti qalbak. Tidak banyak yang dituntut 
oleh Ahmadiyah, mereka hanya minta untuk diperbolehkan beribadah 
sesuai dengan keyakinannya. Mereka ingin menyembah dan memuja 
Allah di rumah mereka. Apakah kita tega melarang itu? Terus-terang, 
jika ternyata Ahmadiyah itu sesat, maka tidak usah dilarangpun 
mereka akan hancur sendiri. Tanpa SKB atau regulasi lain, Ahmadiyah 
pasti ditinggalkan orang, jika ternyata kelompok ini memang sesat. 
Ahmadiyah hanya menuntut bisa berdoa di tempat ibadahnya. 
Karena itu yang mulia, mohon berikan tafsir konstitusional bersyarat 
terhadap pasal 1, 2, dan 3 dalam UU No. 1/PNPS/1965. Mohon 
berikan penafsiran konstitusional bersyarat seperti yang diminta oleh 
para pemohon.

Jakarta, 7 November 2017



49

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis 

Nama	 :	 Dr. Ahmad Najib Burhani

Pekerjaan	 : Peneliti Senior di LIPI (Lembaga Ilmu Pengetahuan 
Indonesia)

Pendidikan	 :

S-3	 (PhD) University of California, Santa Barbara, USA

S-2	 (MSc) University of Manchester, UK

S-2	 (MA) Universiteit Leiden, the Netherlands

S-1	 (SAg) IAIN Syarif Hidayatullah (1999), Jakarta

Biografi singkat	 :

Pada tahun terakhir pendidikan doktoralnya, ia memenangkan the 
Professor Charles Wendell Memorial Award dari UCSB atas prestasinya 
dalam kajian keislaman dan Timur Tengah. Ia aktif menerbitkan 
artikel dalam jurnal akademik ternama seperti Asian Journal of 
Social Science (NUS/Brill), Indonesia and the Malay World (SOAS/
Roudledge), Islam and Christian-Muslim Relations (Birmingham/
Roudledge), Sojourn (ISEAS), Contemporary Islam (Springer), and 
Asian Politics & Policy (Wiley-Blackwell). Ia juga berkontribusi 
dalam beberapa buku yang diterbitkan oleh Palgrave Macmillan 
Press, Amsterdam University Press, ISEAS, and so on. Bukunya yang 
berbahasa Indonesia diantaranya adalah Sufisme Kota (2001), Islam 
Dinamis (2001), Tarekat Tanpa Tarekat (2002), Muhammadiyah Jawa 
(2010), dan Muhammadiyah Berkemajuan (2016).



50

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Sejak 2014 ia dipilih menjadi anggota Akademi Ilmuwan Muda 
Indonesia (ALMI) dari Akademi Ilmu Pengetahuan Indonesia (AIPI). 
Ia juga menjadi pemimpin redaksi dari Jurnal Masyarakat dan 
Budaya (jmb.lipi.go.id) dan merupakan anggota Editorial Board dari 
Jurnal Contemporary Islam (Springer). Pernah menjadi fellow di IIIT 
(International Institute of Islamic Thought) Virginia, Amerika Serikat; 
ISIM (International Institute for the Study of Islam in the Modern 
World) Leiden, Belanda; Center for Southeast Asian Studies (CSEAS) 
Kyoto, Jepang; dan Center on Religion, Culture and Conflict (CRCC) 
Drew University, New Jersey, Amerika Serikat. Sejak Juni 2017, ia 
menjadi visiting fellow di ISEAS-Yusof Ishak Institute, Singapura.



51

4.	 Membangun Perspektif lmiah, Melampaui
	 Perspektif Teologis dan Politik Identitas:
	 Pandangan tentang UU Penodaan Agama

Oleh : Al Makin

Yang Mulia Ketua Hakim, dan para anggota di Mahkamah Konstitusi

Para Hadirin yang saya hormati,

Assalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh

Izinkan saya mengemukakan pandangan saya, sesuai dengan 
keahlian dan penelitian dalam ilmu-ilmu agama karena saya dididik 
dalam ranah tradisional pesantren hingga S3, dan tepatnya isu-isu 
kenabian dan agama-agama, isu-isu para nabi-nabi yang muncul di 
Indonesia, selama kurang lebih 15 tahun. Penelitian sudah terbit 
dalam buku dalam bahasa Inggris dan Indonesia dalam isu-isu 
kenabian, kelompok-kelompok agama minoritas, agama-agama lokal, 
relasi agama dan Negara, dan kemunculan agama-agama kuno, klasik, 
dan modern di perbagai penerbit internasional, nasional, jurnal 
internasional, nasional, dan berbagai seminar dalam banyak level.

Mari kita rubah perspektif

Para hakim, jaksa dan yang terkait, yang saya hormati 
dan muliakan. Dalam pengamatan saya selaku peneliti yang sudah 
berkecimpung dunia penelitian agama-agama, sejak tahun 1953, ketika 
Kementrian Agama RI mendefinisikan apa itu agama, apa itu wahyu, 
dan apa itu Rasul/dan Nabi,1 kita semua menerima definisi itu dalam 

1	  Michel Picard, “Introduction, Agama, Adat, and Pancasila,” in The Politics of 



52

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

kerangka berfikir teologis. Jadi kita semua hingga kini, yang saya maksud 
kita adalah para pemangku kebijakan, pemerintah pusat dan daerah, 
para petugas keamanan, penjaga stabilitas, ulama, Negara, bahkan 
kadang sebagian kampus memegang konsep dan cara berfikir teologis 
dalam memandang agama dan kenabian. Ini sangat penting kita sadari. 
Sehingga hasilnya adalah pandangan teologis. Semua keputusan yang 
dihasilkan dalam berbagai penanganan—mulai dari kasus HB Jassin yang 
dituduh menghina Islam ketika menerbitkan cerpen tentang sindirian 
turunnya kembali Nabi Muhammad di Indonesia, Ahmadiyah,2  I’tikaf 
Lelaku di Malang yang dipimpin Yusman Roy yang menganjurkan solat 

Religion in Indonesia, Syncretism, Orthodoxy, and Religious Contention in Java and 
Bali, ed. Michel Picard and Madinier (London: Routledge, 2011), 1–20.

2	  Ahmad Najib Burhani, “Treating Minorities with Fatwas: A Study of the 
Ahmadiyya Community in Indonesia,” Contemporary Islam: Dynamics of Muslim Life 
8, no. 3 (2014): 285–301.but also to minority groups like the Ahmadiyya. Recently, 
the treatment of Ahmadis has been worse than the treatment of non-Muslims. This 
article, therefore, intends to study the status of ‘deviant’ groups under Islamic law 
and the treatment of them in Muslim society. Specifically, this article addresses the 
following questions: How did ulama in the past define and treat minority groups? 
How do contemporary Sunni ulama define and treat the Ahmadiyya? What is the 
status of this group under Islamic law? Are they apostates, heretics, or unbelievers? 
And what are the legal consequences of these charges? To answer these questions, 
this article employs two methods. First, for theoretical treatment of minority groups 
in the past, this article focuses its analysis on al-Ghazāli’s <i>Fayșal al-tafriqa</i> and 
<i>Fașā</i>’<i>iș al-bāșiniyya</i>. Second, following a discussion of classical Islam, 
the article moves to contemporary time by analyzing fatwas against the Ahmadiyya 
from five institutions: the <i>Rābișa al-‘șlam al-Islāmī</i>, Majelis Ulama Indonesia 
(MUI



53

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

dalam dua bahasa,3  Lia Eden dengan gerakan Salamullah Edennya,4  
Gafatar atau Qiyadah dengan Ahmad Mushaddeq dan Mahful Hawary, 
dan banyak kasus-kasus yang terkait dengan UU No. 1/PNPS/1965—
semua memakai perspektif teologis belaka.

Apakah salah perspektif teologis?

Perspektif teologis penting untuk kepentingan ibadah, 
masjid, dan umat Islam, yang menjadi bagian terbesar dalam 
populasi Indonesia. Tetapi perspektif teologis mempunyai banyak 
keterbatasan. Tentu saja perspektif teologis sangat bias, subyektif, 
dan sangat berorientasi pada keagamaan, dan keagamaan tidak 
bisa diukur secara obyektif. Ini sama sekali sulit dikatakan teologis 
adalah ilmiah. Bahkan kadang-kadang teologis tidak ilmiah, bahkan 
akhir-akhir ini cenderung teologis politis, karena kepentingan politik 
identitas yang mengemuka setelah era reformasi ini. Jadi keputusan-

3	  Nadirsyah Hosen, “Pluralism, Fatwa, and Court in Indonesia: The Case of 
Yusman Roy,” Journal of Indonesian Islam 6, no. 1 (June 1, 2012): 1–16, https://doi.
org/10.15642/JIIS.2012.6.1.1-16; Stewart Fenwick, “Yusman Roy and the Language 
of Devotion– ‘Innovation’ in Indonesian Islam on Trial,” Studia Islamika 18, no. 3 
(April 28, 2014): 479–529, https://doi.org/10.15408/sdi.v18i3.427; Paring Walyuo 
Utomo and Levi Riyansyah, “Pengawasan Negara terhadap Kehidupan Sipil: Kasus 
Penyesatan dan kriminalisasi Yusman Roy,” in Politisasi agama dan konflik komunal: 
beberapa isu penting di Indonesia, ed. Ahmad Suaedy and Rumadi (Jakarta: Wahid 
Institute, 2007), 113–72.

4	  Al Makin, Challenging Islamic Orthodoxy: Accounts of Lia Eden and Other 
Prophets in Indonesia (Dodrecht: Springer, 2016), http://search.ebscohost.com/
login.aspx?direct=true&scope=site&db=nlebk&db=nlabk&AN=1231833; Al Makin, 
Nabi-Nabi Nusantara: Kisah Lia Eden Dan  Lainnya (Yogyakarta: Suka Press, 2017); Al 
Makin, “Pluralism versus Islamic Orthodoxy, the Indonesian Public Debate over the 
Case of Lia Aminuddin, the Founder of Salamullah Religious Cult,” in Social Justice and 
Rule of Law: Addressing the Growth of a Pluralist Indonesian Democracy, ed. Thomas 
J Conners (Tembalang, Semarang, Central Java, Indonesia; [New Haven: Faculty of 
Social and Political Sciences, Diponegoro University ; Yale Indonesia Forum, 2010), 
187–206.



54

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

keputusan dan penafsiran-penafsiran UU No. 1/PNPS/1965 sangat 
teologis. Tentu ini berarti mengesampingkan banyak sudut pandang, 
atau bisa dikatakan menyempitkan sudut pandang. Sudut pandang 
sosiologis dan antropologis yang lebih jelas ukuran dan pijakan 
ilmiahnya dikesampingkan begitu saja.5

Perspektif teologis tidak hanya meremehkan sosiologi dan 
antropologi tetapi juga meninggalkan atau tepatnya mengingkari 
historis atau sejarah. Jadi perspektif teologis yang digunakan dalam 
memandang dan memberi tafsir UU No. 1/PNPS/1965 bahkan sudah 
digunakan dalam menyeret banyak tokoh dalam pengadilan, bahkan 
sudah banyak yang dihukum dari 5 tahun sampai 2.5 tahun itu 
adalah perspektif teologis, yang mengesampingkan faktor sosiologis. 
Yang saya maksud sosiologis adalah ilmu tentang masyarakat. Ilmu 
yang mempelajari bagaimana interaksi masyarakat, dan bagaimana 
masyarakat itu terbentuk dan berkembang. Ini semua tidak 
dipertimbangkan dalam banyak keputusan pengadilan. Begitu juga 
yang saya maksud dengan perspektif antropologis adalah perspektif 
ilmu kemanusiaan, yang menerangkan bagaimana manusia itu 
berasal menjadi manusia dan berkembang, berilmu dan berinteraksi 
dengan manusia lainnya. Maka keputusan-keputusan yang dihasilkan 
pengadilan berdasarkan UU No. 1/PNPS/1965 adalah keputusan 
teologis yang, sekali lagi, mengesampingkan ilmu sosiologi, 
antropologi, dan sejarah.

Perspektif teologis akan bias dan subyektif karena berdasarkan 
kepentingan keagamaan tertentu, walaupun kelompok itu mayoritas. 
Dan itu juga tidak menjamin suara dan kepentingan mayoritas. Perspektif 
teologis bisa dibilang pra-ilmiah, belum memenuhi syarat ilmiah, karena 
itu. Perspektif teologis mengutamakan prasangka dan cara berfikir 

5	  Al Makin, Keragaman Dan Perbedaan, Budaya Dan Agama Dalam Lintas 
Sejarah Manusia (Yogyakarta: Suka Press, 2016).



55

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

yang spekulatif minim bukti-bukti yang jelas. Bahkan perspektif ini 
tidak didahului oleh riset yang memadai, sehingga hasilnya akan jelas 
dari awal. Misalnya kelompok tertentu, seperti Gafatar, Ahmadiyah, 
Eden, Syiah, dll adalah menyimpang dari kesimpulan ini, kesimpulan itu 
telah ada sebelumnya, baik dilakukan riset atau tidak. Bahkan terbukti 
bahwa fatwa menyimpang itu belum tentu berdasarkan pemahaman 
di lapangan. Namun itu berdasarkan keyakinan, yang sudah terbentuk. 
Saya selaku peneliti belum mendengar bahwa tausiyah itu didasarkan 
pemahaman yang mendalam tentang kelompok yang dianggap 
menyimpang. Misalnya seberapa jauh sebelum fatwa dikeluarkan telah 
diadakan interview dan observasi lapangan tentang Iktifak Lelaku di 
Malang, Eden di senen, Gafatar di seluruh Indonesia, atau Ahmadiyah 
dan Syiah. Sama sekali tidak dilakukan riset yang mendahului. Bahkan 
data menunjukkan konsistensi bahwa pemahaman terhadap kelompok-
kelompok minoritas ini hanya prasangka saja, dari jumlah, riwayat hidup 
pemimpin, inti ajaran, dan bagaimana mereka hidup selama ini. Tidak ada 
riset ke arah sana. Sehingga sangat sederhana pertanyaan saya, apakah 
sebelum dikeluarkan fatwa menyimpang, yang kemudian diajukan ke 
pengadilan, dan diputuskan pemimpinnya dihukum dari 2.5 sampai 
5 tahun, apakah yang mengambil keputusan pernah mewawancarai 
pemimpin dan anggota kelompok secara obyektif, adil, dan teruji secara 
ilmiah? Saya kira kita tahu jawabannya, tidak seperti itu prakteknya.

Jadi perspektif teologis ini tidak melihat kenyataan, atau 
realitas yang sesungguhnya. Atau lebih tepatnya, perspektif teologis 
yang mendominasi dalam ranah hukum di Indonesia, yang diperkuat 
dengan adanya UU No. 1/PNPS/1965 telah menghalangi kita semua, 
baik masyarakat maupun pemerintah untuk memahami kelompok-
kelompok minoritas secara baik dan benar. Mereka tidak difahami. 
Mereka hanya dituduh dengan UU itu, lalu dijerat dan didakwa 
melanggar itu, dan dihukum. Begitu saja. Dan ini telah memakan 
korban banyak.



56

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Perspektif teologis telah menghalangi kita untuk pemahaman 
sebaik-baiknya terhadap Ahmadiyah, Syiah, Eden, Gafatar, Iktikaf 
Lelaku, dan kira-kira di Indonesia ini ada 600 kelompok agama 
minoritas yang bisa dengan mudah dijerat UU No. 1/PNPS/1965. Tentu 
kita harus berubah karena kita menginginkan Negara kita maju dalam 
bidang hukum, sehingga kita adil, tidak diskriminatif, obyektif, dan 
semua berdasarkan ilmu pengetahuan, bukan keyakinan, perkiraan, 
dan asumsi yang dibangun teologi tanpa penelitian, pembelajaran, 
dan berarti kemandegan ilmu pengetahuan.

Jika kita definisikan agama dan nabi dari perspektif teologis 
maka hasilnya yang benar hanya keyakinan kita. Keyakinan orang lain 
telah menyimpang. Orang lain harus dikonversi ke agama kita. Orang 
lain pasti tidak membaca dan tidak setuju dengan ajaran agama 
kita, tidak memakai Kitab Suci kita. Kalau toh orang lain yang punya 
keyakinan lain, pasti akan berbeda memberi tafsir dari tafsir yang kita 
tawarkan. Taruhlah umat Islam, memakai kacamata teologis, maka 
hanya Quran dan Sunnah yang valid. Kitab Perjanjian Lama, Perjanjian 
Baru, Tripitaka, Suta-Suta, Veda, dan lain-lain salah dan tidak bisa 
digunakan. Jika menyangkut agama resmi yang berjumlah enam itu: 
Islam, Katolik, Protestan, Hindu, Budha, Konghucu, maka sudah jelas, 
pemerintah komitmen. Tapi bagaimana jika terjadi kemungkinan lain? 
Orang Hindu membaca Quran? Orang Islam membaca Perjanjian 
Lama? Orang Budha membaca Quran? Orang Konghucu membaca 
Perjanjian Baru? Tentu ini dari perspektif teologis tidak bisa, dan 
pasti menghina agama yang merasa mempunyai Kitab Suci. Ini yang 
berbahaya. Orang-orang yang mencoba memahami agama lain 
dengan perspektif lain, pasti dengan mudah dituduh menodai agama 
lain, dan dijerat dengan mudah oleh UU No. 1/PNPS/1965. Bukan?

Perpsektif teologis juga menghilangkan kreatifitas-kreatifitas 
dan kemungkinan-kemungkinan manusia tak terhindarkan. Jika orang 
membaca Quran, walaupun Muslim, tetapi berfaham tidak sama 



57

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

dengan faham di Indonesia, yaitu Ahlu Sunnah Asy’arie Maturidi secara 
teologi, Syafii secara fiqh, NU atau Muhammadiyah secara organisasi, 
maka orang yang membaca dengan cara lain, atau interpretasi lain 
dengan sangat mudah dijerat dengan UU No. 1/PNPS/1965. Orang-
orang pemeluk Hindu, Budha, Katolik, Kristen juga mengalami yang 
sama. Maka pembacaan kreatif dan analisis ilmiah semua bisa 
dengan mudah dijerat UU No. 1/PNPS/1965. Padahal, dalam sejarah 
pembacaan Kitab Suci itu berkembang tidak statis. Dalam sejarah 
agama-agama ada jutaan bahkan ribuan bacaan, bukan tujuh atau 
dua belas sebagaimana difahami dalam teologi Maturidi dan Syafii. 

Mari Gunakan Kacamata Sosiologi dan Antropologi

Menurut ilmu sosial ini, kenabian, seperti kenabian Mirza 
Ghulam Ahmad, Diponegoro, Sisingamangaraja, Ahmad Mushaddeq, 
Lia Aminuddin, Muhammad Subuh, Sukino dan kira-kira lebih dari 600 
kenabian yang lain di Indonesia adalah gerakan sosial yang merespons 
keadaan sekelilingnya yang sedang berubah.6  Yang dimaksud 
gerakan sosial adalah pemimpin (atau nabi) memberi inspirasi kepada 
anggotanya untuk membentuk kelompok untuk menyuarakan sesuatu. 
Tetapi karena Indonesia didominasi oleh faham keberagamaan, dan 
sangat serius memegang faktor keagamaan, kenabian atau gerakan 
sosial itu dibumbui, atau dilegitimasi oleh wahyu, wisik, dawuh, 
wangsit, ilham atau nama-nama lain. Jadi kenabian adalah gerakan 
sosial. Kenabian Ghulam Ahmad adalah gerakan sosial. Begitu juga 
kenabian-kenabian kuno di Timur Tengah, Israel, Arab, Iran, Mesir, 
Yunani, Latin, India, Pakistan dan lain-lain adalah gerakan sosial. Ini 
fungsinya ilmu sosiologi dan antropologi membahasakan menjadi 
lebih universal, terukur dan obyektif. Jadi sekali lagi, karena kenabian 
adalah gerakan sosial, maka kita mengamatinya dengan gerakan 

6	  Makin, Challenging Islamic Orthodoxy; Makin, Nabi-Nabi Nusantara: Kisah Lia 
Eden Dan  Lainnya.



58

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

sosial dan perangkat sosial pula. Khusus untuk era setelah perang 
Dunia II gerakan ini disebut NRM (New Religious Movement/Gerakan 
Keagamaan Baru/Alternatif). Literatur tentang ini di Eropa, Amerika, 
Jepang sudah berkembang.7  Namun kita di Indonesia bahkan Negara 
dan masyarakat masih memaknainya dengan perspektif teologis.

Jika kenabian ini dimaknai teologis, maka dengan sangat 
mudah semua gerakan itu diartikan sebagai menyimpang, bid’ah, 
murtad dan segala atribut-atribut keagamaan teologis. Jika kita 
fahami sebagai gerakan sosial, maka jawaban dan faktor yang 
menjelaskan akan luas dan akan menjadi ilmu baru. Dengan 
perspektif UU No. 1/PNPS/1965, maka yang muncul adalah faham 
teologis, yaitu penghinaan terhadap agama resmi. Tentu saja dalam 
ilmu sosial, karena gerakan sosial, itu merupakan protes terhadap 
keadaan. Keadaan yang diprotes dianggap sudah menyimpang. Jadi 
dalam ilmu sosiologi dan antropologi, ada penyimpangan banyak, 
tinggal perspektif mana yang dipakai. Menurut nabi-nabi yang 
mendirikan agama baru, agama-agama resmi lah yang patut dikritisi. 
Masyarakat dan pemerintah patut diingatkan esensi spiritualisme 
dan iman. Nabi-nabi itu menurut klaim mereka menerima wahyu 
untuk memperbaikinya. Sedangkan menurut agama resmi yang 
dikritik, tentu reaktif dan pertahanan diri, nabi-nabi baru inilah yang 
menyimpang. Jadi jelaslah kalau dengan perspektif sosiologis kita lebih 
obyektif dan akan kaya perspektif. Perspektif teologis tentu memakai 
kacamata mayoritas atau agama dominan, bahwa mereka para nabi 

7	  Lorne L. Dawson, “The Cultural Significance of New Religious Movements 
and Globalization: A Theoretical Prolegomenon,” Journal for the Scientific 
Study of Religion 37, no. 4 (1998): 580–95; Lorne L. Dawson, “Anti-Modernism, 
Modernism, and Postmodernism: Struggling with the Cultural Significance of New 
Religious Movements,” Sociology of Religion 59, no. 2 (1998): 131–56, https://doi.
org/10.2307/3712077; Barker, Eileen, “New Religious Movements: Their Incidence 
and Significance,” in New Religious Movements: Their Incidence and Significance, ed. 
Wilson, Bryan and Cresswell, Jamie (London: Routledge, 1999), 15–32.



59

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

itu menyimpang. Namun, jika perspektif nabi-nabi baru digunakan, 
maka pimpinan agama, Negara, dan masyarakat, yang harus dikritisi 
dan diperbaiki. Jadi ada banyak penyimpangan, dan bidah, tapi 
menurut siapa itu? Tetapi kenapa UU No. 1/PNPS/1965 ditafsrikan 
dan digunakan hanya dengan perspektif agama resmi dan dominan? 
InI perlu tafsir ulang berdaarkan sosiologis dan antropologis.

Intinya, UU No. 1/PNPS/1965 didominasi oleh satu atau 
bagian dari faham dominan untuk menjerat minoritas. Ini perlu 
dipertimbangkan lagi. Ilmu sosial, begitu juga ilmu teknik dan lainnya 
berkembang, kenapa kita tidak mengikuti perkembangan itu.

Sewaktu zaman Belanda, era penjajahan, perspektif yang 
digunakan adalah keamanan, dengan menumpang teologis. Misalnya 
di Jawa Barat ada orang yang mengaku Nabi namanya Nyai Tegal Luar, 
lalu orang itu dianggap nabi palsu. Dihukum oleh Belanda. Karena 
dianggap berbahaya dan akan memberontak Belanda. Begitu juga ada 
orang yang mengklaim menjadi Syekh Karang Kobar di Banjarnegara, 
ditangkap dan dimasukkan penjara. Juga di Jawa Timur ada Samin 
Surosentiko, dibuang di Padang. Di Sumatera adalah Na Siak Bagi 
yang mencoba menghidupkan tradisi Parmalim, juga dikejar-kejar 
Belanda. Ada Guru Somalaing juga ditangkap. Banyak era Belanda, 
dikaitkan antara gerakan keagamaan dengan pemberontakan. Maka 
Belanda sangat kuatir itu.8  Nampaknya, dalam UU No. 1/PNPS/1965 
ada unsur itu, walapun tidak terkatakan. Bahwa kemunculan para 
nabi, atau nabi lama selain resmi dianggap melanggar UU, karena 
menghina agama. Dan ini akan berakibat pada gangguan keamanan 
dan menyebabkan keresahan masyarakat. 

8	  Makin, Challenging Islamic Orthodoxy; Makin, Nabi-Nabi Nusantara: Kisah Lia 
Eden Dan  Lainnya.



60

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Yang terjadi sebaliknya. Karena adanya fatwa menyimpang 
lah, justru itu menjadi pemicu masyarakat resah. Masyarakat banyak 
yang main hakim sendiri, membakar, menganiaya, menutup, dan 
memojokkan minoritas.9  Ini bukan kita menumpangi masyarakat 
dengan mengipas-kipasi emosi mereka untuk kepentingan popularitas 
dan politik sesaat,10  tetapi kita wajib mendidik mereka, bahwa para 
minoritas itu punya hak untuk hidup dan beribadah. Minoritas sekedar 
percaya dan menjalani ibadah menurut keyakinannya itu sama sekali 
tidak jahat, tidak menyakiti, tidak mengganggu, tidak merugikan orang 
lain. Tetapi kenapa justru masyarakat yang menganiaya minoritas? 
Karena itu, perspektif teologis sengaja dipelihara dan disebarkan di 
masyarakat. Saatnya perspektif ilmiah sosiologis dan antropologis 
yang mampu memperbaiki dan menghargai kemanusiaan.

UU No. 1/PNPS/1965 menyuarakan teologis dan diskriminasi 
jika tidak dibenahi atau minimal diinterpretasi sehingga menyelamatkan 
banyak minoritas, yang juga warga Indonesia, lahir di Indonesia, dan 
seperti mayoritas, berhak untuk percaya, beribadah, mendirikan 
rumah ibadah, dan meyakini apa yang menurut mereka benar.

9	  Al Makin, “Islamic Acehnese Identity, Sharia, and Christianization Rumor: 
A Study of the Narratives of the Attack on the Bethel Church in Penauyong Banda 
Aceh,” Journal of Indonesian Islam 10, no. 1 (2016): 1–36; Al Makin, “Identitas 
Keacehan dalam Isu-Isu Syariatisasi, Kristenisasi, Aliran Sesat dan Hegemoni Barat,” 
ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman 11, no. 1 (September 1, 2016): 113–34, https://
doi.org/10.15642/islamica.2016.11.1.113-134; Al Makin, “Homogenizing Indonesian 
Islam: Persecution of the Shia Group in Yogyakarta,” Studia Islamika : Indonesian 
Journal for Islamic Studies 24, no. 1 (2017): 1–32.

10	  Al Makin, “Revisiting Indonesian Public Reactions against Danish Cartoons 
Depicting Prophet Muhammad,” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 
5, no. 2 (2015): 195–229; Al Makin, “Benedict XVI and Islam: Indonesian Public 
Reactions to the Regensburg Address,” Islam and Christian-Muslim Relations 20, no. 
4 (2009): 409–21.



61

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Karena kenabian dan keragaman keagamaan adalah gerakan 
sosial, Indonesia tidak akan pernah bisa menghilangkan itu. Jika satu 
nabi dihukum, nabi lain akan muncul. Jika kelompok satu dibubarkan 
dan dianggap sesat, pemimpinnya dihukum, akan muncul kelompok 
baru lagi. Kenapa?

Ini karena Indonesia adalah didiami oleh penduduk yang 
sangat agamis, yang selalu mengedepankan teologi keagamaan. Maka 
setiap gerakan keagamaan dari zaman penjajahan, Orde Lama, Orde 
Baru, Reformasi pasti ada unsur kenabian, keagamaan, dan klaim-
klaim spiritualitas. Jika dirunut, seandainya Diponegoro hidup era 
sekarang, sudah ada UU No. 1/PNPS/1965, maka Diponegoro dijerat 
UU itu. Begitu juga para pejuang lain: Sisingamangaraja, Somallaing 
Pardede, Na Siak Bagi, Samin Surosentiko dll. Begitu juga setelah 
kemerdekaan 1945 banyak orang-orang yang mengaku dapat wahyu 
lalu mendirikan banyak kelompok, jadilah Subud, Pangestu, Sumarah, 
Sunda Wiwitan, dan ratusan lainnya. Mereka tidak dihukum dan 
berhasil karena mendirikan sebelum 1965, sebelum adanya UU itu. 
Jika mereka adanya sekarang mereka semua kena hukuman itu.

Jelas bahwa para nabi Indonesia berkontribusi besar pada 
kemerdekaan Indonesia. Tak pelak Ahmadiyah juga, muncul sebelum 
kemerdekaan. Kenapa sekarang dipersoalkan dengan UU No. 1/
PNPS/1965? Karena UU itu teologis dan sedikit mudah diperalat 
untuk kepentingan sesaat, apalagi setelah Reformasi, era politik 
identitias. Politik identitas adalah gerakan politik yang memanfaatkan 
dan menuruti keinginan massa, guna kemenangan. Contoh adalah 
gerakan 212 atau pemilihan Gubernur Jakarta 2017, penuh dengan 
politik identitas populisme. Kalau di Amerika ya Donald Trump. 
Mereka sengaja mengompori masyarakat bawah supaya lebih fanatik, 
dengan begitu mereka mudah mengendalikannya. Guna memilih dan 
memenangkan pemimpin mereka. Jadi UU No. 1/PNPS/1965 rawan 
digunakan dengan perspektif teologis dan politis? 



62

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Gerakan keagamaan atau kenabian di Indonesia tidak bisa 
dihentikan dengan UU. Gerakan itu akan muncul terus sepanjang 
orang Indonesia memegangi agama secara ketat. Semua klaim-klaim 
gerakan akan menggunakan bahasa agama: wahyu, nabi, Kitab Suci, 
agama, dan lain-lain. UU No. 1/PNPS/1965 jika difahami seperti ini 
dan dalam konteks ini akan sia-sia.

Perspektif Historis

Manusia di dunia ini sudah melahirkan, dan telah memeluk, dan 
meyakini jutaan agama, dari Mesir, Persia, Yunani, Sumeria, Babilonia, 
Abbasiyah, Romawi, Jepang, China, Maya, Viking, dari kuno hingga 
modern, sampai post modern. Banyak agama itu tumpang tindih, sama 
konten, dan kadang saling mengkritik. Kita lihat Islam, sangat kritis 
terhdap Yahudi dan Nasrani, dan juga agama-agama sebelumnya.11 
Jika Islam kritis terhadap agama lain, bisakah dijerat dengan pasal 
penodaan UU No. 1/PNPS/1965? Begitu juga Kristen kritis pada Yahudi. 
Juga Budha kritis pada Hindu. Agama yang muncul belakangan biasanya 
adalah kritik terhadap agama sebelumnya. Pemuka agama sebelumnya 
juga bertahan dan mengkritik balik. Para ulama Muslim yang muncul 
belakangan juga kritis terhadap ulama terdahulu? Bisakah mereka 
dikenai pasal UU No. 1/PNPS/1965 karena menista agama?

Dalam sejarah kritik terhadap agama sebelumnya, atau setuju 
atau tidak setuju, itu sebuah kewajaran dan akan berulang dalam sejarah. 
Dalam Islam sendiri ada jutaan aliran dari teologi, yurisprudensi, usul, 
tafsir, kalam, fiqh, nahwu, saraf, ijaz, dan lain-lain. Aliran Qadariayah 
dalam kalam sangat kritis terhadap Jabariyah. Aliran Mutazilah kritis 
terhadap aliran Jabariyah. Aliran Ahlusunnah kritis terhadap Mutazilah. 
Bisakah mereka dikenai pasal UU No. 1/PNPS/1965? Jika kita gunakan 

11	  Al Makin, Keragaman Dan Perbedaan, Budaya Dan Agama Dalam Lintas 
Sejarah Manusia (Yogyakarta: Suka Press, 2016).



63

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

secara konsisten itu. Al-Ghazali adalah ilmuwan Islam yang kritis 
terhadap Al Farabi, Al Kindi, Ibn Sina, dan para filosof. 12 Sedang Ibn 
Rusyd sangat kritis terhadap Ghazali.13  Bisakah mereka kita seret di 
pengadilan karena menista agama? Dengan UU No. 1/PNPS/1965?

Keragaman itu bisa dipahami adalah keharusan,14  bahwa 
agama itu jutaan dan saling mengkritik, dan dalam satu agama sendiri 
juga ribuan, ratusan, jutaan aliran yang saling kritik. Para ulama saling 
kritik. Para filosof saling kritik. Para ilmuwan saling kritik. Itulah inti 
kemajuan. Begitu juga di Indonesia, para pendiri agama baru juga 
kritis terhadap agama lama, tak ubahnya itu. Tentu yang agama 
lama boleh mengkritisi pada yang baru. Kemajuan ilmu pengetahuan 
dicapai dengan saling menyempurnakan dan mengkritisi. Begitu juga 
teologi. Islam sangat kritis, dan iman Islam mengatakan penyempurna 
Kristen dan Yahudi. Begitu juga Kristen akan mengklaim hal yang sama 
terhadap agama sebelumnya. Begitu juga Yahudi sekte tertentu akan 
mengklaim sama. Juga agama-agama baru Indonesia.

Agama-agama yang jumlahnya jutaan akan saling mirip, 
dan saling mengambil unsur, atau saling mengadopsi. Dalam bahasa 
sosiologi, asimilasi, akomodasi, sinkretisme dan lain-lain. Tidak ada 
agama satupun di dunia yang tidak mirip agama lain. Islam mirip 
dengan Nasrani dan Yahudi, juga sedikit Zoroaster, Majusi, lokal Arab, 

12	 Ghazzālī and Sabih Ahmad Kamali, Al-Gazali’s Tahafut Al-Falasifah (Incoherence 
of the Philosophers) (Lahore: Pakistan Philosophical Congress, 1963); Ghazzālī, 
Deliverance from Error and Mystical Union with the Almighty = Al-Munqiḍ Min Al-
Ḍalāl (Washington, D.C.: Council for Research in Values and Philosophy, 2001).

13	  Averroës and șalāș al-Dīn Hawwārī, Tahāfut al-Tahāfut (șaydā: al-Maktabah 
al-șAșrīyah, 2005).

14	  Al Makin, “Unearthing Nusantara’s Concept of Religious Pluralism: 
Harmonization and Syncretism in Hindu-Buddhist and Islamic Classical Texts,” Al-
Jami’ah: Journal of Islamic Studies 54, no. 1 (2016): 1–30.



64

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dan unsur-unsur lain.15 Apakah Islam menista agama lain? Mengambil 
agama lain? Juga Budha, Hindu, dan lain-lain. Sudah hukum alam, 
manusia saling melengkapi, bergaul, dan mengambil unsur tertentu. 
Itu hukum ilmu sosial. Maka pengambilan itu wajar dan akan terus 
terjadi. Ahmadiyah juga begitu, sedikit kritik, dan tentu bagian dari 
Islam. Dan jika Islam sendiri tidak menista agama lain, dan aliran 
Maturidi, Syafii tidak menista Hanafi, Hambali, Maliki, kenapa 
Ahmadiyah menista NU, atau Muhamadiyah?

Perspektif historis akan meluaskan pandangan kita, tidak 
hanya berkutat pada zaman saat ini tahun 1965 sampai kini. Kita harus 
meneropong jauh, tidak hanya Indonesia, tidak hanya Islam, tapi dunia 
dan global yang sudah berusia 6 milyar tahun ini. Bumi sudah milyaran 
tahun usianya,  kenapa kita hanya memandang dua ribu, atau seribu lima 
ratus tahun saja? Atau bahkan hanya 70 atau 50 tahun terakhir saja? 
Kenapa tidak lihat sejarah manusia yang luas, lama, dan beragama?

Mari kita simpulkan

UU No. 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan, Penyalahgunaan 
dan/atau Penodaan Agama sangat mudah digunakan untuk 
memojokkan, menghukum, mendiskriminasi kelompok tertentu, dan 
sudah terjadi, dengan perspektif teologis. Perspektif teologis perlu 
dipertimbangkan, dengan perspektif yang lebih terukur, obyektif, 
ilmiah, dan adil, yaitu keilmiahan, seperti sosiologi, antropologi, dan 
sejarah, serta ilmu-ilmu lain. Jika dipertahankan, harus ditafsirkan 
sesuai dengan perkembangan prinsip-prinsip kemajuan ilmu 
pengetahuan, bukan teologis semata.

Terima kasih

Wassalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh

15	  Makin, Keragaman Dan Perbedaan, Budaya Dan Agama Dalam Lintas Sejarah Manusia.



65

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Rujukan
Averroës, and șalāș al-Dīn Hawwārī. Tahāfut al-Tahāfut. șaydā: al-

Maktabah al-șAșrīyah, 2005.

Barker, Eileen. “New Religious Movements: Their Incidence and 
Significance.” In New Religious Movements: Their Incidence 
and Significance, edited by Wilson, Bryan and Cresswell, Jamie, 
15–32. London: Routledge, 1999.

Burhani, Ahmad Najib. “Treating Minorities with Fatwas: A Study of 
the Ahmadiyya Community in Indonesia.” Contemporary Islam: 
Dynamics of Muslim Life 8, no. 3 (2014): 285–301.

Dawson, Lorne L. “Anti-Modernism, Modernism, and Postmodernism: 
Struggling with the Cultural Significance of New Religious 
Movements.” Sociology of Religion 59, no. 2 (1998): 131–56. 
https://doi.org/10.2307/3712077.

———. “The Cultural Significance of New Religious Movements and 
Globalization: A Theoretical Prolegomenon.” Journal for the 
Scientific Study of Religion 37, no. 4 (1998): 580–95.

Fenwick, Stewart. “Yusman Roy and the Language of Devotion– 
‘Innovation’ in Indonesian Islam on Trial.” Studia Islamika 18, 
no. 3 (April 28, 2014): 479–529. https://doi.org/10.15408/sdi.
v18i3.427.

Ghazzālī. Deliverance from Error and Mystical Union with the 
Almighty = Al-Munqiș Min Al-șalāl. Washington, D.C.: Council 
for Research in Values and Philosophy, 2001.

Ghazzālī, and Sabih Ahmad Kamali. Al-Gazali’s Tahafut Al-Falasifah 
(Incoherence of the Philosophers). Lahore: Pakistan 
Philosophical Congress, 1963.

Hosen, Nadirsyah. “Pluralism, Fatwa, and Court in Indonesia: The 
Case of Yusman Roy.” Journal of Indonesian Islam 6, no. 1 
(June1,2012):1–16.https://doi.org/10.15642/JIIS.2012.6.1.1-16.



66

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Makin, Al. “Benedict XVI and Islam: Indonesian Public Reactions to 
the Regensburg Address.” Islam and Christian-Muslim Relations 
20, no. 4 (2009): 409–21.

———. Challenging Islamic Orthodoxy: Accounts of Lia Eden and 
Other Prophets in Indonesia. Dodrecht: Springer, 2016. http://
search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&scope=site&d-
b=nlebk&db=nlabk&AN=1231833.

———. “Homogenizing Indonesian Islam: Persecution of the Shia 
Group in Yogyakarta.” Studia Islamika : Indonesian Journal for 
Islamic Studies 24, no. 1 (2017): 1–32.

———. “Identitas Keacehan dalam Isu-Isu Syariatisasi, Kristenisasi, 
Aliran Sesat dan Hegemoni Barat.” ISLAMICA: Jurnal Studi 
Keislaman 11, no. 1 (September 1, 2016):113–34. https://doi.
org/10.15642/islamica.2016.11.1.113-134.

———. “Islamic Acehnese Identity, Sharia, and Christianization 
Rumor: A Study of the Narratives of the Attack on the Bethel 
Church in Penauyong Banda Aceh.” Journal of Indonesian Islam 
10, no. 1 (2016): 1–36.

———. Keragaman Dan Perbedaan, Budaya Dan Agama Dalam Lintas 
Sejarah Manusia. Yogyakarta: Suka Press, 2016.

———. Nabi-Nabi Nusantara: Kisah Lia Eden Dan Lainnya. Yogyakarta: 
Suka Press, 2017.

———. “Pluralism versus Islamic Orthodoxy, the Indonesian Public 
Debate over the Case of Lia Aminuddin, the Founder of 
Salamullah Religious Cult.” In Social Justice and Rule of Law: 
Addressing the Growth of a Pluralist Indonesian Democracy, 
edited by Thomas J Conners, 187–206. Tembalang, Semarang, 
Central Java, Indonesia; [New Haven: Faculty of Social and 
Political Sciences, Diponegoro University ; Yale Indonesia 
Forum, 2010.

———. Representing the Enemy: Musaylima in Muslim Literature. 



67

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Frankfurt am Main; New York: Peter Lang, 2010.

———. “Revisiting Indonesian Public Reactions against Danish 
Cartoons Depicting Prophet Muhammad.” Indonesian Journal 
of Islam and Muslim Societies 5, no. 2 (2015): 195–229.

———. “Unearthing Nusantara’s Concept of Religious Pluralism: 
Harmonization and Syncretism in Hindu-Buddhist and Islamic 
Classical Texts.” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 54, no. 1 
(2016): 1–30.

Picard, Michel. “Introduction, Agama, Adat, and Pancasila.” In The 
Politics of Religion in Indonesia, Syncretism, Orthodoxy, and 
Religious Contention in Java and Bali, edited by Michel Picard 
and Madinier, 1–20. London: Routledge, 2011.

Utomo, Paring Walyuo, and Levi Riyansyah. “Pengawasan Negara 
terhadap Kehidupan Sipil: Kasus Penyesatan dan kriminalisasi 
Yusman Roy.” In Politisasi agama dan konflik komunal: beberapa 
isu penting di Indonesia, edited by Ahmad Suaedy and Rumadi, 
113–72. Jakarta: Wahid Institute, 2007.



68

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Biodata Penulis 

Nama	 :	 Prof Dr.phil Al Makin, MA

Pekerjaan	 :	 Dosen di ICRS (International Consortium for Religious 
Studies), Universitas Gadjah Mada, UIN Sunan 
Kalijaga, dan Universitas Kristen Duta Wacana, untuk 
program Ph.D

Pendidikan	 :

2008,	 Ph. D. Philosophie Fakultät, Seminar für Sprachen und 
Kulturen des Vorderen Orients Ruprecht-Karls- Universität, 
Heidelberg, Germany.

1999,	 MA. the Institute of Islamic Studies, McGill University, 
Montreal, Canada

1996,	 BA. State Institute of Islamic Studies (IAIN), Yogyakarta, 
Indonesia

Publikasi	 :

Bahasa Inggris	 :

2017	 Plurality, Theology, Patriotism: Critical Insights into Indonesia 
and Islam. Yogyakarta and Geneva, Switzerland: Suka Press 
and Globe Ethics.

2016	 Challenging Islamic Orthodoxy, the Accounts of Lia Eden and 
Other Prophets in Indonesia. Dordrecht: Springer.

2010	 Representing the Enemy: Musaylima in Muslim Literature, 
Frankfurt, Bern, Oxford, New York, Peter Lang.



69

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Bahasa Indonesia:

2017	 Nabi-Nabi Nusantara: Kisah Lia Eden dan lainnya. Yogyakarta, 
Suka Press. 

2016	 Keragaman dan Perbedaan: Budaya dan Agama dalam 
Lintas Sejarah Manusia (Diversity and Difference: Culture and 
Religion in Human History). Yogyakarta: Suka Press.

2016 	 Antara Barat dan Timur: Melampaui Jurang Masa Lalu untuk 
Meniti Jembatan Penghubung Barat dan Timur (Between 
West and East: To pass over the gap of the past to walk 
through the bridge connecting the West and East. Jakarta: 
Serambi (2015). Yogyakarta: Suka Press (2016)

2006	 Bunuh Sang Nabi: Kebenaran di Balik Pertarungan Setan 
Melawan Malaikat (Kill the Prophet: Truth behind the 
Struggle between Satan and Angel).” Jakarta: Hikmah, Mizan.

2003	 Nabi Palsu, Membuka Kembali Pintu Kenabian (A False 
Prophet, Opening the Gate of Prophethood) Yogyakarta/
Indonesia: Ar-Ruzz.

2002	 Anti-Kesempurnaan, Membaca, Melihat dan Bertutur 
tentang Islam (Unfinished: Reading, Observing, and Telling 
about Islam). Yogyakarta: Pustaka Pelaja



70

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR



71

5.	 Melindungi Penganut Agama di Negara 
	 Sekuler Theistik Indonesia

Oleh : Al Khanif

Indonesia adalah negara Pancasila dimana semua produk 
hukum dan kebijakan negara harus senafas dengan lima sila yang 
terkandung di dalamnya. Lima sila tersebut juga menjadi ruh 
dari pembukaan Undang-Undang Dasar 1945 sehingga semua 
yang terkandung didalam Pancasila menjadi sumber hukum dari 
UUD 1945 dan juga menjadi norma-norma dasar negara atau 
“staatsfundamentalnorm.” Dapat dikatakan Pancasila adalah payung 
suci dalam bernegara dan juga sudah seharusnya semua elemen 
bangsa menggunakan norma-norma Pancasila untuk memajukan 
penghormatan, perlindungan dan pemenuhan hak asasi manusia di 
Indonesia. 

Terkait dengan perlindungan agama-agama khususnya minoritas dari 
suatu agama, Pancasila mengandung nilai-nilai religius seperti yang 
ada dalam sila “Ketuhanan Yang Maha Esa” dan juga penghormatan 
terhadap hak asasi manusia atau norma humanisme seperti yang 
tercantum dalam sila keduanya, “Kemanusiaan yang adil dan 
beradab”. Oleh karena itu, prinsip perlindungan terhadap hak-hak 
dasar penganut agama-agama khususnya minoritas dalam suatu 
agama resmi yang diakui di Indonesia tidak dapat dilepaskan dari 
norma-norma yang ada didalam kedua sila Pancasila tersebut. Jika 
kita menggabungkan dua prinsip Pancasila, yakni prinsip Humanisme 
dan Theisme, keduanya merupakan prinsip yang saling melengkapi 
karena keduanya menegaskan bahwa menghormati agama dan Tuhan 
dapat dilakukan dengan cara menghormati dan melindungi penganut 
agama-agama tersebut secara secara beradab/humanis.



72

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Adanya norma “Berketuhanan Yang Maha Esa” menunjukkan 
bahwa Indonesia bukanlah negara teokratis melainkan negara yang 
percaya terhadap Tuhan (Theistik). Negara teokrasi menggunakan 
norma dari suatu agama tertentu sebagai payung suci dalam 
bernegara. Artinya, negara teokrasi dapat didefinisikan sebagai 
sistem pemerintahan oleh Tuhan yang dijalankan oleh manusia atau 
sekelompok manusia yang mengklaim bahwa dia/mereka bertindak, 
berperilaku dan berbicara atas nama Tuhan.1 Tentu konsep teokrasi 
ini sangat berbeda dengan konsep Negara yang Berketuhanan Yang 
Mana Esa yang memberikan perlindungan terhadap semua agama 
di Indonesia untuk hidup dan berkembang secara bersama-sama. 
Artinya, negara Theistik justru harus menggunakan instrumen hukum 
dan kebijakan untuk melindungi hak-hak warga negaranya untuk 
beragama.

Dalam Negara Theistik, tidak boleh ada dominasi suatu 
agama tertentu terhadap agama lainnya dan juga tidak boleh ada 
monopoli suatu tafsir keagamaan dari satu kelompok agama tertentu 
terhadap kelompok agama lainnya agar konsep “Negara Theistik” 
tidak berubah menjadi Negara Teokratik. Konsep “Ketuhanan” tanpa 
merujuk pada suatu agama tertentu juga menunjukkan bahwa 
Indonesia adalah Negara Sekuler Theistik. Indonesia adalah negara 
sekuler karena tidak memberikan otoritas kepada suatu agama 
tertentu untuk mengintervensi hukum dan kebijakan pemerintah. 
Namun di lain pihak, negara juga mengakui bahwa agama adalah 
bagian integral dari kehidupan berbangsa dan bernegara karena 
berdirinya Indonesia tidak dapat dilepaskan dari sejarah dan realitas 
kemajemukan agama didalamnya. Masyarakat Indonesia yang religius 
sudah lama memercayai Tuhan (Theis) dengan cara mereka yang 
berbeda-beda dan oleh karena itu negara juga harus melindungi cara-

1	  Mario Ferrero, “The rise and demise of theocracy: theory and some evidence” 
(2013) 156:3-4 Public Choice 723 at 723.



73

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

cara masyarakat untuk memercayai eksistensi Tuhan, bukan justru 
mengatur secara ketat tata cara beragamanya sebagai salah satu ciri 
Negara Teokrasi. 

Prinsip Theistik Pancasila dapat disebut sebagai prinsip 
religius tertinggi didalam perkembangan hak beragama di Indonesia 
karena prinsip tersebut harus menjadi inspirasi dari pembangunan 
hukum dan hak asasi manusia di Indonesia. Prinsip Theistik 
Pancasila mengandung etika dan nilai-nilai spiritual karena prinsip 
tersebut memercayai dan melindungi agama-agama theistik namun 
juga menganut paham sekulerisme karena tidak menjadikan dan 
meletakkan salah satu agama tertentu di posisi yang lebih tinggi 
dari agama-agama lainnya. Setiap agama dan penganutnya diberi 
kebebasan yang sama untuk menerjemahkan konsep Theisme 
berdasarkan keyakinan mereka masing-masing. Negara menjamin 
kebebasan penafsiran terhadap konsep Theisme tersebut selama 
tidak mengingkari nilai-nilai humanisme atau dimensi kemanusiaan 
yang juga diagungkan oleh Pancasila.

Berdasarkan prinsip ke-Tuhan-an Pancasila, konsep agama 
dan ke-Tuhan-an di Indonesia harus dipahami secara terbuka oleh 
siapa saja.2  Presiden Sukarno misalnya  menegaskan bahwa Tuhan 
harus didefinisikan secara sosiologis bukan teologis.3  Definisi 
sosiologis diperlukan agar tidak terjadi benturan antara norma 
Ketuhanan dan norma Humanisme dalam Pancasila. Sebaliknya 
perspektif teologis sangat potensial menyebabkan benturan diantara 
keduanya karena sifat dasar agama/teologi adalah menciptakan 
dan menyebarkan kebenaran keagamaan dalam ruang lingkup 

2	  Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Pancasila sebagai dasar negara: studi tentang 
perdebatan dalam konstituante (LP3ES, 2006) at 146.

3	  Soekarno, Iman Toto K Rahardjo & Suko Sudarso, Bung Karno, Islam, Pancasila, 
NKRI (Komunitas Nasionalis Religius Indonesia, 2006) at 333.



74

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

penganut agama tersebut. Artinya, Pancasila melarang suatu agama 
untuk memonopoli konsep ke-Tuhan-an dan oleh karena itu setiap 
warga negara mempunyai hak yang sama untuk menerjemahkan 
dan memahami prinsip religius dari Pancasila selama pemahaman 
tersebut bersifat konstruktif terhadap hak beragama di Indonesia. 

Dalam konsep Negara Sekuler Theistik ini, siapa saja yang 
percaya kepada ke-Esaan Tuhan harus mendapat hak-hak yang 
sama dengan warga negara lainnya. Perbedaan keyakinan atau cara 
memahami wahyu Tuhan tidak dapat dijadikan dasar hukum bagi 
negara dan masyarakat untuk mendiskriminasi suatu kelompok agama 
tertentu. Ketika negara memberlakukan kebijakan yang diskriminatif 
terhadap penganut agama-agama terutama yang dianggap 
menyimpang dari perspektif keagamaan umum di masyarakat,  sama 
halnya negara telah memberlakukan kebijakan berbasis teokrasi. 
Selain itu, negara juga mengingkari Pancasila terutama norma-norma 
religius dan humanisme yang tercantum dalam sila pertama dan 
keduanya.   

Pemberlakuan agama resmi sebenarnya tidak bertentangan 
dengan Pancasila dan juga instrumen-instrumen hak asasi manusia 
nasional dan internasional. Yang menjadi persoalan adalah 
pemberlakuan tersebut juga seringkali diikuti dengan monopoli 
penafsiran keagamaan penguasa yang seringkali merepresentasikan 
kepentingan dari kelompok mayoritas di sebuah agama dan vice 
versa. Monopoli tafsir keagamaan dari pemerintah tidak dibenarkan 
karena akan digunakan oleh masyarakat untuk membatasi atau 
bahkan memperkusi kelompok minoritas dalam suatu agama. 

Di kalangan masyarakat, kompleksitas minoritas agama 
seringkali disebabkan karena persinggungan tradisi-tradisi hukum 
tidak tertulis di masyarakat yang mengutamakan kepentingan bersama 
“public interest” dengan dinamika perkembangan hak beragama 



75

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

yang lebih menonjolkan kebebasan individual. Persinggungan inilah 
yang kemudian mengakibatkan dinamika hukum dan perlindungan 
hak beragama di Indonesia seakan melawan perkembangan hak 
asasi manusia tentang perlindungan terhadap kelompok minoritas. 
Proposisi diatas dapat dilihat misalnya dari pengaruh kelompok-
kelompok keagamaan tertentu terhadap kebijakan pemerintah 
mengenai perlindungan minoritas di suatu agama di berbagai daerah 
di Indonesia.4

Adanya peraturan perundang-undangan yang melarang suatu tafsir 
keagamaan yang dianggap menyimpang mengindikasikan bahwa 
Indonesia telah menerapkan konsep bernegara yang teokratis. Definisi 
“menyimpang” seharusnya menjadi domain Tuhan. Ketika manusia 
atau sekelompok manusia menggunakan kata “menyimpang” untuk 
mengategorikan suatu penganut agama tertentu, pada saat itulah 
Indonesia telah kehilangan konsep Negara Sekuler Theistik dan 
berubah menjadi Negara Teokratik, sebuah konsep negara yang tidak 
pernah ada dalam sejarah modern Indonesia. 

Jika benar Pancasila dijadikan sumber hukum tertinggi, maka 
frase “nilai-nilai agama” yang tercantum dalam Pasal 28J ayat 2 UUD 
1945 sebagai salah satu pembatasan hak asasi manusia harus dimaknai 
sebagai nilai-nilai agama yang tetap memperhatikan nilai-nilai 
humanisme di Pancasila. Jika ada penafsiran terhadap pembatasan 
tersebut yang semata untuk membatasi hak beragam individu atau 
kelompok yang dianggap tidak sejalan dengan penafsiran agama 
mayoritas, maka penafsiran tersebut tidak senafas dengan Pancasila 
karena sudah terkontaminasi dengan konsep teokrasi. 

4	  Berpihak dan bertindak intoleran: intoleransi masyarakat dan restriksi negara 
dalam kebebasan beragama/berkeyakinan di Indonesia : laporan kondisi kebebasan 
beragama/berkeyakinan di Indonesia, 2008 (Setara Institute, 2009).



76

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Dari argumentasi tersebut, saya berpendapat norma-
norma yang ada dalam Pasal 1, 2, & 3 UU. No.1/PNPS/1965 telah 
mengingkari dimensi Theisme dan Humanisme Pancasila karena 
telah mengakibatkan perlakuan yang berbeda terhadap individu 
atau kelompok yang dianggap mempunyai penafsiran yang berbeda 
dari kelompok mayoritas. Individu, kelompok maupun unsur 
pemerintahan yang menggunakan norma dalam UU tersebut untuk 
membatasi dan mendiskriminasi kelompok lain senyatanya tidak 
menggunakan norma Pancasila sebagai payung suci dalam bernegara 
melainkan memanipulasinya untuk kepentingan diri mereka sendiri. 
Merekalah yang seharusnya dibatasi karena telah terkontaminasi 
dengan semangat teokrasi. 



77

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis 

Nama	 :	 Al Khanif, S.H., MA., LL.M., Ph.D.

Pekerjaan	 :	 Dosen Fakultas Hukum Universitas Jember dan Ketua 
Serikat Pengajar Hak Asasi Manusia (SEPAHAM) 
Indonesia

Pendidikan :

2003,	 Program Sarjana Ilmu Hukum dari Universitas Jember 2003

2006,	 Program Pasca Sarjana dari Center for Religious and Cross 
Cultural Studies Universitas Gadjah Mada

2008,	 Program Pasca Sarjana Ilmu Hukum bidang Hukum Perang 
dan Hak Asasi Manusia Internasional Universitas Lancaster 
2008

2016,	 Program Doktoral Ilmu Hukum School of Oriental and African 
Studies Universitas London 2016

Publikasi :

•	 Al Khanif, 2017. Hak Asasi Manusia: Diskursus Universalisme 
versus Relativisme di Indonesia, LKiS Yogyakarta.

•	 Al Khanif, 2017. Pancasila Dalam Pusaran Globalisasi. LKiS 
Yogyakarta

•	 Al Khanif, 2016. “The discontent of Minority-Majority Ties within 
the Concept of a Theistic Secular Indonesia”, di Proceedings of 
the Post Reformasi Era: The Challenges of Social Inequalities and 
Inclusion, 6th International Symposium on Jurnal Antropologi 



78

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Indonesia, 25-28 Juli.

• 	 Al Khanif, 2016. “Amicus curiae dalam Hukum Acara Mahkamah 
Konstitusi”, in Proceedings of the National Workshop on Evaluasi 
Hukum Acara Mahkamah Konstitusi Dalam Rangka Meneguhkan 
Kekuasaan Kehakiman yang Modern dan Terpercaya.

• 	 Al Khanif, 2016. “Pancasila vs. Agama: Teman atau Lawan?” di 
Pancasila Sebagai Realitas, Pustaka Pelajar, Yogyakarta

• 	 Al Khanif, 2016. Islamic Post Traditionalism in Indonesia, 
Association of Southeast Asia in the United Kingdom, 59.

• 	 Al Khanif, 2015. “Diskursus Minoritas Agama dalam Konsep 
Sekuler-Theistik Pancasila”, di Reaktualisasi Pancasila: Menyoal 
Identitas, Globalisasi, dan Diskursus Negara-Bangsa. Ombak 
Press, Yogyakarta.

• 	 Al Khanif, 2015. Contemporary Islamic Law in Indonesia: Sharia 
and Legal Pluralism, Association of Southeast Asia in the United 
Kingdom, 58.

• 	 Al Khanif, 2013. Protecting “Deviant” Islam in Indonesia: A 
Discourse of Religious Freedom in the Context of A Quasi Theistic 
Secular Indonesia. Scholar Press.

•	 Al Khanif, 2013. Protecting the Rights of Religious Minorities in 
the Framework of International Human Rights Law and Islamic 
Law, Global & Strategies, 7 (2). 

• 	 Al Khanif, 2012. The Rights of Intra-Islamic Minorities: Indonesian 
Case and Its Critique, Humanitas, 3 (1).

• 	 Al Khanif, 2010. Dilemma of Religious Freedom in the Context of 
Cultural Relativity and State Sovereignty, Global & Strategies, 4 
(2). 

• 	 Al Khanif, 2010. Hukum dan Kebebasan Beragama di Indonesia, 
Laksbang Publishing: Yogyakarta.



79

6.	 Masalah Etis Penggunaan Hukum Pidana 
	 Dalam Penegakan Moralitas

Oleh : Antonius Widyarsono1

Dalam UU Nomor 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan 
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama (UU PPPA) 
dimungkinkan bahwa kelompok mayoritas dapat menuduh 
kelompok minoritas (Ahmadiyah, Syiah) sebagai pihak yang 
menodai ajaran agama menurut penafsiran mayoritas. Masalah 
ini bisa dikategorikan sebagai persoalan tafsir kemurnian agama 
yang cukup pasti akan dimenangkan oleh pihak mayoritas. 
Dalam UU PPPA itu diasumsikan negara bisa dan seharusnya 
menggunakan hukum pidana untuk tuduhan yang dikemukakan 
oleh pihak mayoritas terhadap kelompok minoritas.

Dalam keterangan ini, saya akan mengajukan pertanyaan 
atas asumsi dasar UU PPPA itu, yakni: sejauh mana negara 
dapat menggunakan hukum pidana untuk bertindak sebagai 
penjaga moralitas publik atau nilai-nilai yang diyakini kelompok 
mayoritas? Apa pembenaran (justifikasi) penggunaan hukum 
pidana dalam pelanggaran kode moral masyarakat? Pertanyaan ini 
merupakan persoalan penting dalam filsafat hukum, karena pada 
dasarnya pemberian hukuman pada individu dengan membatasi 
kebebasannya dan bahkan memberikan hukuman fisik pada dasarnya 
merupakan hal yang buruk (tidak baik). Maka diperlukan pembenaran 
yang masuk akal dan bisa dipertanggungjawabkan secara moral bila 
negara menggunakan hukum pidana dalam menangani pelanggaran 
atas kode moral masyarakat.

1	  Keterangan Ahli dalam Perkara No. 56/PUU-XV/2017 Perihal Pengujian 
Undang-undang Nomor 1/PNPS/1965, 20 Februari 2018



80

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Argumen yang saya ajukan adalah bahwa penggunaaan 
hukum pidana memiliki pembenaran yang memadai secara 
etis untuk menangani masalah yang mencelakai manusia 
secara fisik (pembunuhan, pencurian) atau mencegah kejahatan, 
tetapi pembenarannya diragukan (bahkan bisa dikatakan tidak 
memadai) secara etis untuk menangani masalah pelanggaran kode 
moral masyarakat. Argumen ini didasarkan pada peristiwa dalam 
sejarah hukum ketika tokoh positivisme hukum kontemporer, 
H.L.A. Hart dengan keras mengkritik pandangan Patrick Devlin 
bahwa penegakan moralitas masyarakat melalui hukum pidana bisa 
dibenarkan. Kasus yang mereka perdebatkan menyangkut masalah 
homoseksualitas dan prostitusi yang seakan-akan tidak relevan 
dengan UU PPPA yang disidangkan oleh MK sekarang. Namun yang 
ingin saya tekankan adalah dasar munculnya perdebatan kedua 
tokoh ini, yaitu hakikat hukum dan demokrasi yang sangat relevan 
dengan persoalan yang sedang disidangkan MK. Berikut ini akan 
dibahas secara singkat Debat Hart-Devlin pada dekade 1960- 
an dan bagaimana Hart menunjukkan masalah etis apa saja yang bisa 
muncul, ketika hukum pidana digunakan negara dalam menegakkan 
moralitas masyarakat.

Debat Hart-Devlin

Debat dua ahli hukum terkenal Inggris, Hart dan 
Devlin, ini dipicu oleh apa yang dikenal sebagai Wolfenden 
Report tentang homo-seksualitas dan prostitusi yang diajukan 
kepada Pemerintah Inggris pada tahun 1957. Laporan ini merupakan 
laporan yang dibuat oleh suatu Komite independen yang 
dibentuk oleh Pemerintah Inggris dan diminta untuk melakukan 
studi mengenai beberapa aspek moralitas seksual seperti prostitusi 
dan perilaku kaum homoseksual dalam kaitannya dengan penggunaan 
hukum pidana untuk menanganinya.



81

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Komite itu menyimpulkan bahwa penggunaan hukum 
pidana dalam moralitas seksual seharusnya dibatasi untuk 
mencegah perilaku yang membahayakan dan melindungi mereka 
yang rentan terhadap ekploitasi. Komite tetap mempertahankan 
pentingnya kebebasan individu untuk memilih dan bertindak. 
Oleh karena itu mereka menegaskan bahwa jika dan hanya jika 
ada suatu keputusan untuk membuat tindakan amoral sebagai ilegal, 
tindakan itu “tetap harus menjadi wilayah moralitas dan imoralitas 
yang privat yang ... bukan menjadi urusan hukum.”2

Lord Devlin, seorang hakim terkenal di Inggris menentang 
dengan keras kesimpulan Wolfenden Report dalam kuliah di British 
Academy pada tahun 1957 yang berjudul “The Enforcement to 
Morals.” Dia menyatakan bahwa moralitas masyarakat adalah hal 
yang mutlak perlu bagi keberadaan masyarakat seperti layaknya 
suatu pemerintah. Pembenaran bagi penegakan moralitas melalui 
hukum pidana adalah bahwa hukum bisa digunakan untuk 
mempertahankan apa saja yang esensial bagi masyarakat. Tindakan 
amoral dalam arti pelanggaran kode moralitas masyarakat 
dianalogikan Devlin seperti tindakan pengkhianatan (treason) 
terhadap pemerintah. Maka penanganan atas tindakan tidak bermoral 
semacam itu merupakan urusan hukum dan bisa dibenarkan atas 
dasar yang sama dengan penanganan kegiatan subversif oleh negara. 
Dengan demikian Devlin dalam posisi yang berlawanan dengan 
posisi Wolfenden Report yang menegaskan perlunya pembatasan 
penggunaan hukum pidana dalam menegakkan moralitas 
masyarakat. Posisi yang dianut Devlin ini biasanya disebut 
sebagai posisi “moralisme legal.”

Posisi Devlin di atas itu sangat menarik dan memiliki banyak 
persamaan dengan posisi banyak pihak di negara kita yang sangat 

2	  The Wolfenden Report, par. 61.



82

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

mendukung penggunaan hukum pidana dalam menegakkan kode 
moralitas masyarakat. Misalnya, hal ini kelihatan dalam asumsi 
dasar UU PPPA bahwa negara dibenarkan untuk menggunakan 
hukum pidana dalam melindungi nilainilai moral yang diyakini 
oleh mayoritas masyarakat. Dalam kaitan ini tafsir kelompok 
minoritas dianggap bisa membahayakan moralitas masyarakat 
sehingga negara bisa dibenarkan untuk melakukan tindakan 
pidana atas kelompok tersebut. Penanganan pelanggaran atau 
penyimpangan kode moral masyarakat merupakan urusan hukum 
dan bisa dibenarkan, karena masyarakat berada dalam bahaya 
seperti ketika negara berhadapan dengan kegiatan subversif 
yang mengancam keberadaan negara.

Hart memberikan kritik argumentatif atas pandangan 
Devlin yang membenarkan penggunaan hukum pidana dalam 
penegakan moralitas masyarakat. Hart memberikan beberapa 
argumentasi yang cukup meyakinkan untuk memperlihatkan bahwa 
posisi moralisme legal yang dianut Devlin ini memiliki beberapa 
masalah etis sehingga pembenarannya harus digugat.

Masalah Etis Penggunaan Hukum Pidana dalam 
Penegakan Moralitas

Banyak argumentasi yang dikemukakan Hart untuk 
menunjukkan kelemahan posisi Devlin untuk membenarkan 
penggunaan hukum pidana dalam penegakan kode moral. Pada 
prinsipnya Hart menggunakan dan mengembangkan prinsip 
utama John Stuart Mill yang pada abad ke-19 dalam membela 
kebebasan individu berhadapan dengan intervensi sosial. Mill 
memegang prinsip utama bahwa satu-satunya pembenaran yang 
memadai untuk menggunakan paksaan dalam mengintervensi 
tindakan manusia dewasa adalah untuk melindungi agar 
tindakan itu tidak mencelakakan orang lain. Jika diterapkan dalam 



83

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

ranah hukum pidana, maka satu-satunya pembenaran yang 
memadai secara etis untuk menerapkan hukum pidana adalah 
untuk menangani masalah yang dapat mencelakai manusia 
secara fisik (pembunuhan, pencurian) atau mencegah kejahatan. 
Prinsip utama Mill ini diterapkan oleh Komite pembuat 
Wolfenden Report dan digunakan Hart dalam mengkritik argumentasi 
Devlin dalam membenarkan penggunaan hukum pidana dalam 
penegakan moralitas.

Hart menekankan bahwa isu utama dalam penggunaan 
hukum untuk menegakkan moralitas adalah masalah 
pembenarannya. Mengapa? Karena metode ini mengandaikan 
prinsip kiritis bahwa penggunaan pemaksaan legal itu dalam dirinya 
sendiri buruk dan membutuhkan pembenaran. Artinya, jika tidak 
ada suatu alasan yang memadai bagi pemaksaan legal, langkah 
ini secara prima facie harus ditolak. Pengandaian ini berdasarkan 
pada dua dasar berikut ini. Penggunaan pemaksaan legal 
biasanya berupa adanya hukuman atau ancaman hukuman, jika 
seorang individu melanggar aturan legal yang sudah ditetapkan. 
Pertama, hukuman selalu berupa penderitaan fisik atau hal-
hal yang buruk lainnya (misalnya hukuman penjara) dan oleh 
karena itu hukuman selalu menuntut pembenaran etis. Kedua, 
ancaman hukuman yang bertolak belakang dengan kebebasan 
manusia juga merupakan hal yang buruk dan oleh karena itu juga 
menuntut pembenaran.

Karena isu utamanya adalah masalah perlunya 
pembenaran secara etis penggunaan hukum pidana dalam 
penegakan moralitas, Hart mempertanyakan secara kritis beberapa 
argumen yang digunakan oleh Devlin dan pihak-pihak yang 
mendukung moralisme legal. Berikut ini akan disampaikan 
beberapa argumen Hart yang memperlihatkan bahwa argumen 
pembenaran moralisme legal itu tidak memadai dan harus ditolak.



84

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Pertama, salah satu argumen yang digunakan oleh kaum 
moralisme legal adalah bahwa dalam suatu sistem demokrasi 
pihak mayoritas memiliki hak untuk menentukan bahwa 
tindakan tidak sesuai dengan moralitas masyarakat itu merupakan 
tindakan illegal. Hart menyebut posisi ini sebagai “populisme 
moral.” Menurut Hart, pembenaran dengan menggunakan tesis 
ini didasari pada pencampuradukan antara prinsip demokrasi 
bahwa kekuasaan politis harus diserahkan kepada mayoritas dan 
prinsip bahwa pihak mayoritas memiliki hak untuk menegakkan 
moralitasnya melalui jalur hukum. Hart mengatakan bahwa 
prinsip pertama merupakan prinsip yang diterima oleh seorang 
demokrat. Namun seorang demokrat harus menolak prinsip 
kedua, karena prinsip ini seolah-olah dengan naif menerima 
bahwa apapun yang diputuskan oleh pihak mayoritas dengan 
kekuasaannya tidak boleh dikritik dan harus diterima. Kedua 
prinsip yang bertolak belakang ini harus dibedakan secara tegas. 
Singkatnya, argumen pembenaran moralisme legal yang 
mencampuradukkan kedua prinsip ini tidak memadai secara etis dan 
harus ditolak secara tegas.

Kedua, argumen lain yang digunakan oleh kaum moralisme 
legal adalah bahwa keberadaan moralitas positif dalam masyarakat 
itu bernilai pada dirinya sendiri atau penegakannya secara legal itu 
bernilai secara instrumental untuk mempertahankan moralitas positif 
itu. Penganut tesis ini yakin bahwa nilai untuk mempertahankan 
moralitas positif itu jauh melebihi kerugian yang harus ditanggung 
dengan penerapannya secara legal. Hart tidak sependapat dengan 
argumen moralisme legal ini dengan menunjukkan bahwa pemaksaan 
moralitas secara legal melalui hukuman dan ancaman hukuman itu 
justru bertentangan dengan nilai yang mau dicapai oleh moralitas 
positif itu sendiri.



85

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Pembenaran penggunaan ancaman hukuman untuk 
pelanggaran kode moralitas positif merupakan hal yang lebih 
sulit dipahami daripada untuk mencegah tindakan yang melukai 
orang lain. Jika berkaitan dengan tindakan yang mungkin 
mencelakakan orang lain, maka dengan mudah kita pahami nilai 
ancaman untuk mencegah tindakan semacam itu dan bahaya 
atau kejahatan yang mungkin menjadi konsekuensinya. Namun jika 
suatu tindakan itu tidak mencelakakan orang lain seperti yang terjadi 
pada pelanggaran kode-kode moralitas, tampaknya tidak terlihat 
nilai yang ada dalam penggunaan ancaman itu. Hart menegaskan 
bahwa tidak ada nilai moral yang dicapai melalui sekedar menyesuaikan 
diri dengan standarstandar moralitas masyarakat. Mengapa? Karena 
nilai moral itu terletak pada tindakan sukarela untuk tidak melanggar 
standar moralitas. Artinya, motivasi untuk tidak melakukan tindakan 
amoral adalah karena kesadaran akan norma-norma moral. Menurut 
Hart, bahaya penggunaan ancaman hukuman untuk tindakan amoral 
adalah bahwa satu-satunya motivasi untuk menyesuaikan diri dengan 
standar moral adalah karena ketakutan akan hukuman.

Pembenaran penggunaan hukuman untuk pelanggaran 
kode moralitas mau tidak mau harus mendasarkan diri pada teori 
retributif hukuman. Teori retributif hukuman adalah pembenaran 
hukum bukan berdasarkan pada apa yang mau dicapai (akibatnya), 
melainkan pada kejahatan suatu tindakan pidana. Teori retributif 
ini paling mudah dipahami dalam situasi bahwa ada orang yang 
dilukai karena tindakan seseorang dan hukuman adalah hal yang 
dibuat agar pelaku tindak pidana tidak mendapat keuntungan di 
atas penderitaan korban. Kalau diterapkan dalam tindakan yang 
melanggar kode moralitas masyarakat yang tidak mencelakakan orang 
lain, teori retributif ini menjadi tidak berarti. Hart menyatakan bahwa 
retribusi yang diterapkan dalam pelanggaran kode moral 
“tampaknya berdasarkan pada suatu klaim yang tidak masuk akal 



86

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

bahwa dalam moralitas dua hal yang hitam membuat sesuatu 
menjadi putih: bahwa keburukan penderitaan yang ditambahkan pada 
keburukan tindakan amoral melalui hukumannya akan menghasilkan 
suatu kebaikan moral.”3

Beberapa argumen di atas membuat Hart menyimpulkan 
bahwa pembenaran atas penggunaan hukum pidana dalam 
penegakan moralitas yang dibela oleh Devlin dan kaum 
moralisme legal tidak masuk akal dan tidak memadai secara etis 
sehingga harus ditolak.

Kesimpulan

Urgensi memperhatikan Debat Hart-Devlin adalah adalah 
pertimbangan bahwa kawasan pribadi seperti keyakinan agama tidak 
dapat dimasukkan ke dalam wilayah hukum pidana, demi pembelaan 
atas nama toleransi dan kebebasan beragama. Hart menekankan 
bahwa pembenaran untuk menggunakan hukum pidana untuk 
mengatur kawasan pribadi semacam ini tidak masuk akal dan tidak 
bisa dipertangungjawabkan secara etis. Penggunaan hukuman dan 
ancaman hukuman yang menjadi ciri khas pemaksaan legal tidak 
bisa dibenarkan dalam menegakkan kode-kode moral yang tidak 
mencelakai manusia secara fisik (pembunuhan, pencurian).

Apa yang relevan dalam Debat Hart-Devlin ini adalah dasar 
munculnya perdebatan mereka, yaitu hakikat hukum dan demokrasi. 
Yang perlu ditekankan adalah implikasi perdebatan mereka bagi 
kehidupan berdemokrasi. Untuk merawat demokrasi, negara justru 
seharusnya membangun jarak yang bermartabat terhadap agama 
dan semua putusan hukum atas dasar moralitas agama. Hal 

3	  Hart, H.L.A., Law, Liberty, and Morality, Stanford: Stanford University Press, 
1963, hlm. 60.



87

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

ini bukan berarti negara meminggirkan agama, tetapi bersikap 
netral sehingga tidak memperlihatkan keberpihakan terhadap satu 
agama/golongan dan apalagi atas nama mayoritas.

Berkenaan dengan peran hukum dalam negara demokrasi 
Hart menegaskan tentang perlunya negara untuk menjaga 
kepentingan individu warga negara dari tekanan kepentingan 
mayoritas. Negara justru perlu menetapkan seperangkat hak-hak 
yang sangat fundamental, sehingga tidak ada alasan apapun yang 
dapat dijadikan pertimbangan untuk mencederai hakhak itu. UU PPPA 
berisiko menjadi alat bagi mayoritas untuk memaksakan nilai-nilai 
moralnya terhadap kelompok minoritas. Mengapa? Karena adanya 
kerumitan tafsir “kemurnian agama”: Siapa yang memutuskan? Atas 
dasar apa pertimbangannya? Kerumitan ini berpotensi melahirkan 
tirani mayoritas dan populisme: UU ditetapkan dan hukum diterapkan 
semata-mata demi memenuhi keinginan orang banyak tanpa 
pertimbangan moral yang memadai.

Daftar Pustaka
Devlin, Patrick, The Enforcement of Morals, Oxford: Oxford University 

Press, 1965.

Hart, H.L.A., Law, Liberty, and Morality, Stanford: Stanford University 
Press, 1963. 

The Wolfenden Report: Report of the Departmental Committee on 
Homosexual Offences and Prostitution, Cmd. 247, 1957.



88

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Biodata Penulis 

Nama	 :	 Dr. Antonius Widyarsono

Pekerjaan	 :	 Dosen di Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara, Jakarta

		

Pendidikan	 :

2018,	 S-3 Filsafat, , Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara, Jakarta. 

2010,	 S-3 Filsafat, mendapat gelar M. Phil, Essex University, 
Colchester, Inggris. 

1995,	 S-2 Filsafat, Hochschule für Philosophie, München, Jerman. 

1992,	 S-1 Filsafat, Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara, Jakarta.

Publikasi	 : 

Pemisahan Hukum dan Moralitas: Kritik Positivisme Hukum H.L.A. 
Hart atas Bahaya Penyatuan Hukum dan Moralitas.



89

7.	 Era Reformasi dan Fakta-Fakta Sosiologis
	 Jemaat Ahmadiyah Indonesia

Oleh : Catur Wahyudi

Yang Mulia Ketua Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi,

Yang Mulia Anggota Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi,

Sidang Mahkamah Konstitusi yang saya hormati,

Assalamu’alaikum Warahmatullaahi Wabarakaatuh.

Pada kesempatan awal, perkenankan saya untuk 
menyampaikan keterangan sebagai peneliti dan sekaligus Sosiolog 
yang memiliki perhatian cukup tinggi terhadap fenomena 
permasalahan Jemaat Ahmadiyah di Indonesia, yang eksistensinya 
dipandang kontroversial, bahkan oleh kalangan Islam mainstream 
dinilai sesat dan menyesatkan. Hal ini dikuatkan oleh pandangan 
peneliti sebelumnya, yang menyatakan bahwa “tekanan-tekanan 
yang dialami oleh JAI selama ini, tak lepas dari fatwa Majelis 
Ulama Indonesia (MUI) pada tahun 1980, yang menyatakan bahwa 
Ahmadiyah adalah kepercayaan di luar agama Islam, sesat, dan 
menyesatkan.1 Melalui keterangan Ahli ini, saya berharap dapat 
dijadikan pertimbangan oleh majelis hakim Mahkamah Konstitusi 
untuk mengabulkan permohonan pengujian UU Nomor 1/PNPS/1965 
tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama, Jo. 
UU Nomor 5 Tahun 1969 tentang Pernyataan Berbagai Penetapan 
Presiden dan Peraturan Presiden sebagai UU terhadap UUD Negara 
Republik Indonesia Tahun 1945 yang diajukan oleh para Pemohon.

1	  Wawan H. Purwanto, Menusuk Ahmadiyah (Jakarta: CMB Press, 2008), hlm. 
69 – 70.



90

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Majelis Hakim yang Mulia,

Era reformasi yang terjadi di Indonesia, menjadi era 
perubahan politik ke dalam ranah demokrasi dengan arus utama 
pada isu hak asasi manusia (HAM) yang makin kuat. Oleh karenanya, 
era ini sejatinya memberi ruang yang cukup longgar bagi JAI dan 
anggota-anggotanya untuk mengabdi kepada masyarakat. Melihat 
kondisi pengungsi dari Timor Timur pasca referendum, Majelis 
Khuddamul Ahmadiyah Indonesia memandang adanya peluang untuk 
mengabdi kepada masyarakat. Tak lama kemudian mereka mengirim 
tim mubalig untuk melakukan dakwah kepada masyarakat secara 
terbuka. Tidak hanya itu, mereka juga berhasil menyelenggarakan 
Ijtima Lajnah Imaillah pada tahun 2000, yang mana acara tersebut 
sempat dihadiri oleh Menteri Negara Pemberdayaan Wanita. Tak 
lama kemudian Hadhrat Khalifah al-Masih IV datang berkunjung ke 
Indonesia, yang disambut dengan adanya dukungan eksplisit dari 
Abdurahman Wahid, presiden Indonesia saat itu.2  

Akan tetapi, di tengah arus besar demokrasi dan hak asasi 
manusia diagungkan di Negeri ini, nyatanya tekanan yang dialami JAI 
tak kunjung surut. Ancaman demi ancaman terus saja terjadi, dari 
perusakan tempat ibadah, kekerasan fisik, hingga pembunuhan.3  
Semua berawal dari catatan pemerintah yang menyatakan bahwa 
kehadiran JAI di Indonesia mendapat penolakan dari umat Islam.4  

2	  Arsip Dokumentasi Kegiatan Jemaat Ahmadiyah Indonesia, Perpustakaan 
Kampus Mubarak, Parung – Bogor, diakses pada tanggal 4 Februari 2012.

3	  Peristiwa Bogor (2006), Cianjur dan Tasikmalaya (2010), Cikeusik Banten 
(2011), Tasikmalaya (2012), masih mewarnai tekanan terhadap JAI, di mana sebagian 
besar rentetan peristiwa tersebut sudah pasti mengakibatkan korban jiwa, material 
dan harta, justru terjadi saat pemerintah telah mengeluarkan kebijakan melalui SKB 
Tiga Menteri, yakni Menteri Agama, Jaksa Agung dan Menteri Dalam Negeri pada 
tahun 2008.

4	  Dokumen Notulensi Hasil Dialog dan Dengar Pendapat tentang “Penanganan 



91

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Penolakan tersebut hadir dalam bentuk pernyataan keberatan 
hingga perusakan bangunan seperti rumah, masjid, dan mushalla 
milik Ahmadiyah di berbagai wilayah. Pada gilirannya keluar fatwa 
MUI pada tahun 2005 untuk menguatkan fatwa sebelumnya yang 
menyatakan JAI sebagai aliran sesat dan menyesatkan. Selanjutnya, 
munculnya rekomendasi dari Badan Koordinasi PAKEM (Pengawasan 
Aliran Kepercayaan Masyarakat dan Keagamaan), pada 9 Juni 2008 
pemerintah menerbitkan Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri 
Agama, Jaksa Agung, dan Menteri Dalam Negeri No. 3 tahun 2008. 
Surat bernomor KEP-033/A/JA/6/2008 dan No. 199 Tahun 2008 ini 
berisi tentang Peringatan dan Perintah kepada Penganut, Anggota, 
dan/atau Anggota Pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia dan Warga 
Masyarakat. Inti dari SKB tersebut, menurut hemat saya mengatur 
bagaimana JAI dan anggota-anggotanya tidak melakukan penyebaran 
penafsiran dan kegiatan yang bertentangan dengan pokok ajaran 
agama Islam, yaitu penyebaran paham yang mengakui adanya Nabi 
dan segala ajarannya setelah Nabi Muhammad SAW. Di samping 
itu, mengatur bagaimana warga masyarakat berkewajiban menjaga 
dan memelihara kerukunan dan ketertiban dengan tidak melakukan 
perbuatan dan/atau tindakan melawan hukum terhadap penganut, 
anggota, dan/atau anggota pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia 
(JAI). Dengan kata lain, sama sekali tidak ada penghapusan eksistensi 
JAI dan anggota-anggotanya melakukan ritual peribadatannya. 

Majelis Hakim yang Mulia,

Patut diketahui bersama, landasan yang dijadikan pijakan 
terbitnya SKB tersebut salah satunya adalah UU Nomor 1/PNPS/1965 
tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama, Jo. 
UU Nomor 5 Tahun 1969 tentang Pernyataan Berbagai Penetapan 

Permasalahan Ahmadiyah di Indonesia”, bertempat di Kantor Kementerian Agama, 
Lt. 3 Jl. MH. Thamrin – Jakarta, tanggal 22 Maret 2011.



92

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Presiden dan Peraturan Presiden sebagai UU. Sementara kasus yang 
dialami dari para Pemohon merupakan peniadaan hak setiap warga 
untuk menganut aliran dan melakukan ibadah sesuai keyakinan yang 
seharusnya dilindungi oleh Undang-undang. Adanya kasus tersebut, 
secara sosiologis merupakan fakta yang dikonstruksikan oleh 
pemahaman dari sejumlah warga masyarakat atau bahkan organisasi 
masyarakat Islam yang kontra terhadap JAI, sehingga penafsirannya 
menggerakkan pandangan, pendapat, opini dan bahkan tindakan-
tindakan yang bisa melawan hukum dengan “perasaan menegakkan 
kebenaran”. 

Tak ayal, justru pada era reformasi ini, JAI mengalami tekanan 
yang semakin kuat dan perlakuan hukum yang kian tak pasti, baik 
secara individu, warga negara maupun secara institusi.5  Terbitnya 
SKB Tiga Menteri membuat tekanan dari sejumlah warga masyarakat 
dan berbagai organisasi massa Islam yang tergolong ‘radikal’ semakin 
kuat. 

Majelis Hakim yang Mulia,

Alasan kuat pemerintah mengeluarkan SKB yang berkenaan 
dengan kewajiban JAI, penganut dan anggota-anggotanya, lebih 
didasarkan pada penafsirannya yang tidak lazim menurut keyakinan 
umat Islam pada umumnya, khususnya terkait dengan persoalan 
kenabian Mirzā Ghulām Ahmad, kendatipun kenabian dimaksud oleh 
JAI diyakini sebagai kenabian yang tidak membawa risalah (tidak 
membawa syariat).

Hal di atas sejalan dengan temuan penelitian terkini yang saya 
lakukan, dimana respon dari responden golongan Islam lain (seperti 
: NU, Muhammadiyah, LDII, dan aktivis FKUB di Kota Malang dan 

5	  Human Right Watch, “In Religion Name: Abuses Against Religious Minorities in 
Indonesia”,  Annual Journal of Human Rights Watch  (2013) hlm. 21-49.



93

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Kota Bandung) terhadap 10 syarat ba’iat (sejenis janji atau komitmen 
integritas) anggota JAI, pada dasarnya dapat menerima dengan tanpa 
perdebatan, kecuali pada poin ke-10 terkait Imam Mahdi dan al-
Masih al-Mau’ud yang dipandang oleh sebagian ormas Islam bersifat 
debatable. 10 syarat bai’at yang dimaksud  adalah : 

1.	 Di masa yang akan datang hingga masuk ke dalam kubur 
senantiasa akan menjauhi syirik;

2.	 Akan senantiasa menghindari diri dari segala corak bohong, 
zina, pandangan berahi terhadap bukan muhrim, perbuatan 
fasik, kejahatan, aniaya, khianat, mengadakan huru-hara, dan 
memberontak serta tidak akan dikalahkan oleh hawa nafsunya 
meskipun bagaimana juga dorongan terhadapnya;

3.	 Akan senantiasa mendirikan shalat lima waktu semata-mata 
karena mengikuti perintah Allah dan Rasul-Nya, dan dengan 
sekuat tenaga akan senantiasa mendirikan salat tahajud, dan 
mengirim salawat kepada Junjungannya Yang Mulia Rasulullah 
SAW, dan memohon ampun dari kesalahan dan memohon 
perlindungan dari dosa, akan ingat setiap saat akan nikmat-
nikmat Allah, lalu mensyukuri dengan hati tulus, serta memuji 
dan menjunjung-Nya dengan hati yang penuh kecintaan;

4.	 Tidak akan mendatangkan kesusahan apapun yang tidak pada 
tempatnya terhadap makhluk Allah umumnya dan kaum 
muslimin khususnya karena dorongan hawa nafsunya, biar 
dengan lisan atau dengan tangan atau dengan cara apapun 
juga;

5.	 Akan tetap setia terhadap Allah SWT baik dalam segala 
keadaan susah ataupun senang, dalam suka atau suka, nikmat 
atau musibah, pendeknya akan rela akan keputusan Allah SWT, 
dan senantiasa akan bersedia menerima segala kehinaan dan 
kesusahan di jalan Allah, tidak akan memalingkan mukanya 
dari Allah SWT ketika ditimpa suatu musibah, bahkan akan 



94

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

terus melangkah ke muka;

6.	 Akan berhenti dari adat yang buruk dan dari menuruti hawa 
nafsu, dan benar-benar akan menjunjung tinggi perintah Quran 
suci di atas dirinya, firman Allah dan sabda Rasul-Nya itu akan 
menjadi pedoman baginya dalam tiap langkahnya;

7.	 Meninggalkan takabur dan sombong, akan hidup dengan 
merendahkan diri, beradat lemah lembut, berbudi pekerti 
yang halus dan sopan santun ;

8.	 Akan menghargai agama, kehormatan agama dan mencintai 
Islam lebih daripada jiwanya, hartanya, anak-anaknya, dan dari 
segala yang dicintainya;

9.	 Akan selamanya menaruh belas kasih terhadap makhluk Allah 
umumnya, dan akan sejauh mungkin mendatangkah faedah 
kepada umat manusia dengan kekuatan dan nikmat yang 
dianugerahkan Allah SWT kepadanya;

10.	 Akan mengikat tali persaudaraan dengan hamba ini, Imam 
Mahdi dan al-Masih al-Mau’ud semata-mata karena Allah 
dengan pengakuan taat dalam hal makruf (segala hal yang 
baik) dan akan berdiri di atas perjanjian ini hingga mautnya, 
dan menjunjung tinggi ikatan perjanjian ini melebihi ikatan 
duniawi, baik ikatan keluarga, ikatan persahabatan maupun 
ikatan kerja.

Saya semakin yakin, saat diskusi terfokus dengan aktivis 
Mubaligh Muhammadiyah, pengurus wilayah NU Jawa Barat, dan 
komunitas JAI di Masjid Mubarak, Kota Bandung pada 23-24 Juli 
2017 lalu, selanjutnya sempat melakukan sholat dhuhur dan ashar 
berjamaah, maka soal kenabian yang kontroversial tersebut benar-
benar bagian dari perbedaan penafsiran. Tentu ini merupakan 
perdebatan di kalangan para ahli tafsir, di luar kapasitas saya sebagai 
saksi ahli peneliti dan/atau sosiolog.



95

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Hal lainnya, menyangkut konstruk pemahaman yang keliru di 
sejumlah kalangan umat Islam tentang “Tadhkirah”, yang dipahaminya 
sebagai kitab suci komunitas Ahmadiyah (JAI). Faktanya, jika benar 
itu kitab suci tentu akan diagungkan dan dimuliakan oleh penganut-
penganutnya, namun temuan yang saya dapatkan justru tidak setiap 
orang dalam komunitas Ahmadiyah tahu tentang “Tadhkirah”, apalagi 
memiliki kitab tersebut. Jika benar “Tadhkirah” adalah kitab suci, 
boleh jadi saya akan mendapat ujaran penistaan, dikejar dan diadili 
oleh orang Ahmadiyah jika saya membawanya saja sembarangan, 
apalagi saya gunakan bantal tidur. Fakta sosiologis ini menguatkan 
saya bahwa “Tadhkirah” bukan kitab suci Jemaat Ahmadiyah. Fakta 
sejarah justru memberikan bukti bahwa kitab suci mereka adalah Al-
Qur’an, bahkan pada penerbitan Al-Qur’an dan Terjemahannya pada 
tahun 1978 M atau 1398 H pada masa Menteri Agama H. Alamsjah 
Ratu Perwiranegara, oleh Tim Penyusun dinyatakan bahwa dari 27 
kitab/buku bacaan yang dijadikan rujukan dalam melaksanakan 
tugas penyusunan adalah The Holy Quraan yang ditulis oleh Mirza 
Bashiruddin Mahmud Ahmad (Ahmadiyah Qadiani), serta The Holy 
Quraan yang ditulis oleh Maulana Muhammad Ali M.A. (Ahmadiyah 
Lahore).

Menyadari bahwa respons yang diakibatkan oleh regulasi 
Pemerintah dan Pemerintah Daerah, yang berujung tekanan-tekanan 
yang kuat terhadap JAI dan anggota-anggotanya di sejumlah daerah 
menjadikan kesadaran baru di kalangan JAI bahwa sudah saatnya 
dialog dilakukan dengan pendekatan publikasi tertulis (menggiatkan 
penulisan ilmiah) yang lebih terbuka dan obyektif, sementara untuk 
kegiatan peribadatan sebagai muslim dijalankan secara individu 
per individu dan berjamaah pada masjid-masjid yang masih ada 
pengelolanya.6  Regulasi Pemerintah Daerah diterbitkan dalam 

6	  Buku-buku tersebut ditulis oleh kalangan ahli tafsir non-JAI dan anggota JAI, 
yang ditopang oleh pemberi kata pengantar dari kalangan non-JAI. Beberapa buku 



96

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

bentuk Surat Keputusan atau Peraturan Gubernur (misalnya di Jawa 
Timur, Banten, Sulawesi Selatan, Jawa Barat, dan Sumatera Barat) 
maupun Surat Bupati atau Keputusan Bersama Bupati, Kejari, Dandim 
dan Kapolres (misalnya di Kota Tasikmalaya, Kota Bogor, Kota Depok, 
Kota Bekasi, Sukabumi, Cianjur, Kuningan, Garut, Bogor, Pandeglang, 
Serang, Lombok Timur, Lombok Barat, Mataram, Pekanbaru, 
Kampar, Samarinda, Pontianak, Konawe Selatan, dan Banjarmasin)7 . 
Bilamana kesempatan melakukan proses peribadatanpun telah 
terancam sebagaimana dialami oleh para Pemohon, tentu fakta ini 
secara sosiologis dipandang sebagai wujud konstruksi interpretative 
pemahaman (verstehen) yang dapat mengakibatkan rusaknya 
harmoni sosial dan lemahnya nilai-nilai kemanusiaan yang adil dan 
beradab.

yang telah dipublikasikan di antaranya adalah buku Filsafat Ajaran Islam (2008) yang 
diterjemahkan dari Islami Ushul Ki Filasafati karya Mirzā Ghulām Ahmad. Selain itu 
ada juga buku berjudul Klarifikasi Terhadap Kesesatan Ahmadiyah dan Plagiator 
(2011) yang ditulis oleh Ahmad Sulaeman dan Ekky, ditunjang dengan kata pengantar 
Ki Agus Zaenal Mubarok (Ketua Forum Lintas Agama Deklarasi Sancang). Untuk 
menjawab buku Menggugat Ahmadiyah yang ditulis oleh Dr. Muchlis M. Hanafi, 
dengan kata pengantar M. Quraish Shihab, maka JAI menerbitkan buku Ahmadiyah 
Menggugat (2011) yang ditulis oleh R. H. Munirul Islam Yusuf dan Ekky O. Sabandi, 
dilengkapi kata pengantar dari Prof. Dr. M. Qasim Mathar, MA (Guru Besar UIN 
Alauddin Makassar),  Zuhairi Misrawi (Moderate Muslim Society), dan Yenny Wahid 
(The Wahid Institute). Mengenai Nabi Isa JAI menerbitkan buku berjudul Nabi Isa: 
dari Palestina ke Kashmir (2007) yang ditulis oleh Syari R. Batuah. Isu internasional 
tercantum dalam buku berjudul Ahmadiyah dan Inggris (2009) yang ditulis oleh M. 
Abdul Hayee H.P. Selain itu ada pula buku berjudul Ajaranku (1993) yang merupakan 
terjemahan dari Kisyti Nuh karya Mirzā Ghulām Ahmad. Tidak hanya buku berbahasa 
Indonesia, JAI juga memiliki buku-buku berbahasa asing, antara lain Murder in 
the Name of Allah (1989) karya Mirzā Tahir Ahmad dan Officeel Verslag Debat 
yang merangkum debat antara majalah Pembela Islam dan majalah Sinar Islam 
milik Ahmadiyah Indonesia pada tahun 1933, yang disusun PB Jemaat Ahmadiyah 
Indonesia (1986).

7	  Yayasan Lembaga Bantuan Hukum Indonesia (YLBHI), Jakarta, Oktober 2017



97

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Langkah-langkah respon positif ditempuh oleh para anggota 
komunitas JAI dengan kesadaran pribadinya untuk semata-mata 
menjalankan karakter seorang Ahmadi, sehingga ia harus lebih 
mengembangkan citra perilaku yang humanis, membantu sesama 
umat manusia, tidak konfrontatif, egaliter, serta menggunakan cara-
cara elegan berbasis intelektual. Sebagai bukti, komunitas JAI telah 
memberikan kontribusi positif, sebagai baktinya kepada ummat 
manusia di bumi Indonesia, misalnya menjadi relawan bencana alam, 
sikap tunduk patuhnya pada Negara, dan terlibat dalam berbagai 
misi kemanusiaan. Prestasi tersebut juga dibuktikan dengan adanya 
penghargaan pemecah rekor MURI “Komunitas dengan Anggota 
Pendonor Mata Terbanyak Secara Berkesinambungan” pada tanggal 
22 Juli 2017, JAI telah mempersembahkan 258 pasang mata dan 
memiliki 6.800 calon pendonor mata dari para anggota komunitas 
JAI.

Majelis Hakim yang Mulia,

Menyadari bahwa fakta-fakta sosiologis yang dialami oleh 
komunitas JAI sebagaimana saya jelaskan di atas, pun saya dapat 
merasakan nestapa apa yang telah dialami oleh para Pemohon, 
kepada majelis hakim yang mulia, mohon berkenan berikan tafsir 
konstitusional bersyarat terhadap pasal 1, 2 dan 3 dalam UU Nomor 
1/PNPS/1965, sebagaimana diminta oleh para Pemohon, dengan 
harapan setiap insan beragama sebagaimana komunitas Ahmadiyah, 
dapat melaksanakan kembali ibadah-ibadahnya dengan tenang, di 
rumah-rumah Allah yang mereka bangun, dengan penuh hikmat, 
tenang dan penuh kedamaian.

Wassalaamu’alaikum Warahmatullaahi Wabarakaatuh



98

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Biodata Penulis 

Nama	 : Catur Wahyudi

Pekerjaan	 : Dosen Tetap di FISIP Universitas Merdeka Malang

Pendidikan	 :

2014,	 S-3 Sosiologi & Antropologi Agama, UIN Syarif Hidayatullah, 
Jakarta.

1993,	 S-2 Ilmu Sosiologi, Universitas Indonesia, Jakarta.

1988,	 S-1 Ilmu Administrasi, Universitas Brawijaya, Malang.

Publikasi	 :

2017,	 The Power of Inclusive Interaction in Resolving The Religious 
Conflict (An Interactional Case of JAI, NU and Muhammadiyah 
Activist in Bandung City), KARSA, Journal of Social & Islamic 
Culture, Vol. 25, No. 2.

2017,	 Era Reformasi & Fakta-fakta Sosiologis Jemaat Ahmadiyah 
Indonesia, Naskah Ahli pada persidangan Mahkamah Konstitusi 
pada 28 Nopember 2017 (www.mahkamahkonstitusi.go.id)  

2015,	 Marginalisasi dan Keberadaban Masyarakat, Buku Publikasi, 
penerbit Yayasan OBOR Indonesia.

2013,	 Kajian Pengukuran Tingkat Keberdayaan Masyarakat 
Pedesaan di Indonesia, Proyek Kajian dari Ditjen Pembangunan 
Desa Kemendagri, Ahli Sosiologi, kerjasama PT. Virama Karya 
(Persero)



99

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

2011,	 Strategi Implementasi Program Pemberdayaan di Indonesia 
(Belajar dari Pengalaman), Buku Publikasi 40 Tahun 
Berkhidmat Untuk Negeri dalam Program Pemberdayaan 
Masyarakat, PT. Amythass

2010,	 Kajian Desain Pengembangan Kelembagaan Kesehatan 
Masyarakat di Daerah Tertinggal, Proyek Kajian dari 
Kementerian Negara Pembangunan Daerah Tertinggal, Team 
Leader

2008,	 Kajian Desain Pengembangan Ekonomi Lokal Dan 
Pemberdayaan Masyarakat Melalui Pembentukan Lembaga 
Keuangan Mikro (LKM) di Daerah Tertinggal, Proyek Kajian 
dari Kementerian Negara Pembangunan Daerah Tertinggal, 
Team Leader.

2008,	 Akselerasi Keberdayaan dan Produktivitas Masyarakat 
Miskin Melalui Pengembangan Model Infomobilization 
dalam Program Telecenter, Penelitian Hibah Bersaing, DP3M 
Ditjen DIKTI (ahli di bidang sosiologi)

2005,	 Langkah Praktis Pengembangan Masyarakat, Bagian Bab 
dari Buku ”Dakwah Pemberdayaan Masyarakat, Paradigma 
Aksi Metodologi”, Penerbit LkiS Pelangi Aksara, Yogyakarta

2005,	 Mengais Harapan Menggapai Masyarakat Madani Melalui 
Proses Pembelajaran Kritis dan Pembangunan Organisasi 
Masyarakat yang Mandiri (Suatu Kajian pada Urban Poverty 
Project di Indonesia), Artikel ilmiah dikontribusikan untuk 
Jurnal PUBLISIA Fisip Unmer Malang.



100

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR



101

8.	 Diskriminasi, Mayoritas-Minoritas dan
	 Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau 
	 Penodaan Agama

Oleh : Jayadi Damanik

Pendahuluan
Ketua dan para Anggota Majelis Hakim Konstitusi yang 

mulia, dalam hubungannya dengan Pengujian Undang-Undang 
Nomor 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/
atau Penodaan Agama (UU No.1/PNPS/1965) ini, saya awali dengan 
menyebut konsep diskriminasi yang dikenal dalam hukum Hak Asasi 
Manusia (HAM). Selanjutnya, konsep diskriminasi ini saya analisis 
hubungannya dengan konsep mayoritas-minoritas. Alur pemikiran 
tersebut hendak saya gunakan untuk mengkritisi perihal pencegahan 
penyalahgunaan dan/atau penodaan agama, sebagaimana dimaksud 
dalam UU No.1/PNPS/1965. Oleh karena itu, sesuai dengan bidang 
ilmu dan pekerjaan yang saya tekuni, maka cara pandang yang saya 
gunakan adalah cara pandang hukum HAM.

Diskriminasi
Merujuk pada Pasal 1 ayat (3) Undang-Undang Nomor 39 

Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia (UU No.39/1999), Indonesia 
secara yuridis-normatif mengenal 11 variabel dasar diskriminasi, 
salah satunya adalah diskriminasi atas dasar agama. Bila materi 
muatan suatu undang-undang mengandung norma yang membatasi, 
melecehkan, atau mengucilkan langsung ataupun tidak langsung 
didasarkan pada pembedaan manusia atas dasar agama misalnya 
yang berakibat pada pengurangan, penyimpangan atau penghapusan 
pengakuan, pelaksanaan atau penggunaan HAM dan kebebasan 
dasar dalam kehidupan individu maupun kolektif, maka norma 
hukum yang demikian tergolong sebagai diskriminasi, karena tidak 



102

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

sesuai dengan norma ”perlakuan yang sama di hadapan hukum” yang 
dijamiman dalam Pasal 28D ayat (1) UUD 1945. Inilah yang dalam 
literatur hukum HAM disebut sebagai human rights violation through 
legislation. Lebih-lebih lagi Konstitusi kita menjamin pula kebebasan 
setiap orang memeluk agama dan beribadat menutur agamanya, 
sebagaimana dimaksud dalam Pasal 28E ayat (1) UUD 1945. 

Kiranya perlu pula dikemukakan bahwa 1 (satu) dari 7 (tujuh) 
jenis hak yang tergolong sebagai HAM yang tidak dapat dikurangi 
dalam keadaan apa pun (non-derogable rights) adalah hak beragama, 
sebagaimana yang dijamin dalam Pasal 28I ayat (1) UUD 1945. Oleh 
karena itu, dapat dipahami betapa mendasarnya hak beragama ini 
sehingga negara bertanggung jawab untuk melindungi, memajukan, 
menegakkan, dan memenuhinya, antara lain dengan cara memastikan 
agar tidak ada norma dalam suatu undang-undang yang diskriminatif, 
sebab undang-undang yang demikian tergolong melanggar HAM. 
Hal ini sudah pernah saya kemukakan di ruangan ini 10 tahun lalu 
dan pendapat saya itu bersesuaian dengan pendapat Majelis Hakim 
Konstitusi saat itu dan dijadikan sebagai pertimbangan hukumnya 
dalam Putusannya Nomor 6/PUU-V/2007. Lebih dari itu, ketika 
pemberlakuan / penerapan norma yang diskriminatif itu nyata-nyata 
berakibat pada korban tidak mendapatkan atau dikhawatirkan tidak 
akan memperoleh penyelesaian hukum yang adil dan benar, maka 
lagi-lagi hal itu tergolong sebagai pelanggaran HAM, sebagaimana 
dimaksud dalam Pasal 1 Angka 6 UU No.39/1999.

Sebagai catatan, dapat dikemukakan bahwa dalam konteks hak 
atas kebebasan beragama dan berkeyakinan (KBB), “menghormati” 
hak atas KBB setiap orang itu dipahami sebagai yang tidak menilai 
apakah agama dan keyakinan itu benar atau salah dalam pandangan 
teologisnya; “melindungi”-nya dipahami sebagai mencegah adanya 
pihak ketiga yang menghalang-halangi hak atas KBB itu atau yang 
memaksakan keyakinannya kepada orang lain; dan “memenuhi”-
nya dipahami sebagai yang memberikan pelayanan memadai untuk 
manifestasi (pelaksanaan) hak atas KBB itu.



103

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Diskriminasi dan Mayoritas-Minoritas
Hubungan antara diskriminasi dan mayoritas-minoritas 

benar-benar tak terbantahkan. Dikatakan demikian, karena korban 
diskriminasi pada umumnya adalah minoritas, baik yang dilakukan 
oleh state actor maupun yang dilakukan oleh non-state actor, 
sebagaimana temuan dari penelitian saya di Selandia Baru, Australia, 
Amerika dan di Indonesia (2003-2007) dengan beragam dasar 
diskriminasi yang terjadi. 

Berdasarkan temuan tersebut, saya hendak menegaskan 
bahwa korban diskriminasi di Indonesia bukanlah kelompok 
mayoritas, melainkan kelompok minoritas. Oleh karena itu pula 
lah dikenal konsep affirmative action dalam hukum HAM yang 
berlaku bagi yang lemah, rentan, termasuk yang minoritas agar 
mereka terlindungi HAM-nya. Konsep affirmative action tidak dapat 
diberlakukan kepada kelompok mayoritas. Upaya permohonan 
judicial review undang-undang aquo oleh Para Pemohonnya saya 
pahami dalam kerangka affirmative action tersebut, setidak-tidaknya 
agar Mahkamah Konstitusi berkenan menghentikan pelanggaran 
HAM kelompok minoritas di Indonesia oleh karena terjadinya multi-
tafsir dalam pemberlakuan undang-undang aquo yang nyata-nyata 
berakibat pada korban tidak mendapatkan, atau dikhawatirkan tidak 
akan memperoleh penyelesaian hukum yang adil dan benar.

Ahmadiyah dan UU No.1/PNPS/1965
Dengan merujuk pada pemahaman bahwa komunitas 

Ahmadiyah sebagai minoritas bila dibandingkan dengan komunitas 
lainnya di Indonesia, Sunni misalnya, sebagai penganut agama 
Islam, maka komunitas Ahmadiyah tergolong sebagai korban akibat 
diskriminasi dalam beragam wujudnya: masjidnya dibakar, disegel, 
dirusak, dan sejenisnya, yang berdasarkan temuan saya, itu terjadi 
antara lain karena pemberlakuan UU No.1/PNPS/1965 yang multi-
tafsir (melalui SKB 3 Menteri tentang Ahmadiyah), lebih-lebih 



104

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

lagi seolah-olah satu-satunya tafsir yang benar adalah tafsir yang 
diberikan oleh para tokoh agama yang komunitasnya mayoritas. 
Perihal pemberlakuan undang-undang ini menjadi hal yang penting 
untuk dicatat mengingat ketentuan dalam Pasal 51 ayat (1) UU MK 
jo. PMK No.6/PMK/2005 menegaskan perihal kerugian hak dan/atau 
kewenangan konstitusional karena diberlakukannya undang-undang, 
menjadi dasar permohonan pengujian suatu undang-undang.

Bila dicermati secara seksama judul UU No.1/PNPS/1965, maka 
jelas bahwa maksud pembuat undang-undang aquo semula adalah 
dalam rangka ”pencegahan”, sebagaimana judulnya ”Pencegahan 
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama”. Tetapi karena norma 
yang terdapat di dalamnya seiring dengan berjalannya waktu terbukti 
kabur sehingga multi-tafsir, maka undang-undang aquo menyimpang 
dari maksudnya yang semula, yaitu dalam rangka preventif 
(pencegahan) menjadi represif (meminjam istilah yang digunakan 
oleh Philippe Nonet dan Philip Selznick, 1978) sebagai konsekuensi 
dari adanya kandungan diskriminatif berdasarkan agama di dalamnya, 
sebagai akibat dari kabur dan/atau multi-tafsirnya undang-undang 
aquo, oleh karena itu tergolong sebagai yang melanggar HAM.

Ijinkan saya mengemukakan maksud pembuat undang-undang 
aquo sejak semula, bahwa latarbelakang lahirnya undang-undang 
aquo adalah sebagai reaksi politik Pemerintah Indonesia ketika itu 
atas upaya Partai Komunis Indonesia (PKI) yang melakukan kegiatan 
politik agitasi atheisme dalam rangka merongrong kredibilitas agama 
dan golongan agama, semangat kemenangan Golongan Komunis dari 
China dan Vietnam serta peristiwa-peristiwa lainnya. Singkatnya, 
kelahiran undang-undang aquo dilatarbelakangi oleh perkembangan 
ketegangan politik dan ideologi saat itu, tidak ada hubungannya 
dengan kelompok minoritas di Indonesia, seperti halnya Ahmadiyah, 
Syiah, Kristen, dan sejenisnya. Dengan demikian, jelas bahwa maksud 
dari pembuat undang-undang aquo adalah dalam rangka upaya 
preventif (pencegahan), bukan represif terhadap minoritas yang 
seringkali dituduh sebagai yang menodai agama. Sepanjang yang saya 



105

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

ketahui, yang dilakukan oleh komunitas Ahmadiyah adalah beribadah 
secara internal di dalam rumah ibadahnya, tetapi hak mereka untuk 
menganut aliran agamanya ditiadakan, rumah ibadahnya dirusak, 
dibakar, disegel, dan/atau dihalang-halangi beribadah, atas dasar 
diberlakukannya undang-undang aquo yang multi-tafsir. Mereka 
tidak melakukan penodaan agama atau melakukan perbuatan yang 
menghasut untuk meniadakan keyakinan terhadap agama yang 
dianut di Indonesia (atheisme). 

Penutup
Agar pelanggaran HAM komunitas Ahmadiyah ini tidak 

berlanjut, demikian pula agar pelanggaran HAM komunitas minoritas 
lainnya juga tidak berlanjut, maka ketentuan dalam undang-undang 
aquo haruslah dicegah untuk tidak multi-tafsir, dengan cara Mahkamah 
Konstitusi memberi tafsir konstitusional bersyarat, yaitu bahwa norma-
norma dalam Pasal 1, Pasal 2 dan Pasal 3 dalam undang-udang aquo 
tidak boleh dimaknai sebagai yang meniadakan hak untuk menganut 
aliran agama yang berada di Indonesia oleh para penganutnya yang 
beribadah secara internal yang merupakan bagian dari aliran-aliran 
yang telah ada dan aktif menjalankan kehidupan keagamannya.

Akhirnya hendak saya tegaskan bahwa undang-undang 
aquo tergolong represif dan memberikan privilege yang berlebihan 
dalam melindungi kepentingan kelompok mayoritas, seolah-olah 
undang-undang aquo boleh ditafsirkan sebagai dasar hukum untuk 
meniadakan hak menganut aliran agama yang berada di Indonesia 
oleh para penganutnya yang beribadah secara internal dan aktif 
menjalankan kehidupan keagamannya. Di sinilah letak multi-tafsir 
yang saya maksudkan, sehingga undang-undang aquo secara tidak 
sengaja telah mengurangi, menghalangi, membatasi, dan/atau 
mencabut HAM kelompok minoritas, oleh karena itu melanggar HAM, 
sebagaimana dimaksud dalam Pasal 1 Angka 6 UU No.39/1999. Saya 
berpendapat bahwa Mahkamah Konstitusi memiliki alasan hukum 
yang cukup untuk memberikan penafsiran konstitusional bersyarat 



106

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

terhadap undang-undang aquo, sebagaimana yang dimohonkan oleh 
Para Pemohonnya tersebut.

Ketua dan para Anggota Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi 
yang mulia, saya hendak mengakhiri uraian ini dengan mengutip 
pendapat Luthfi Assyaukanie, Ph.D., dalam Putusan Mahkamah 
Konstitusi No.140/PUU-VII/2009, yang saya maksudkan untuk 
menggugah hati-nurani kita semua, berikut ini:

“Ketika agama Kristen muncul di Palestina pada paruh 
pertama abad pertama masehi, orang-orang Yahudi 
menganggapnya sebagai aliran sesat. Ketika Islam muncul 
di Arabia pada abad ke VI Masehi, Gereja Timur atau biasa 
disebut Gereja Arab mengeluarkan dekrit bahwa agama 
yang dibawa Nabi Muhammad itu sebagai sekte sesat. 
Pola muncul dan berkembangnya agama hampir selalu 
sama. Setiap pemunculan agama selalu diiringi dengan 
ketegangan dan tuduhan yang sangat menyakitkan dan 
seringkali melukai rasa kemanusiaan kita.

Ketika Rasulullah Muhammad SAW mengaku sebagai 
nabi, masyarakat Mekah tidak bisa menerimanya. Mereka 
menuduh nabi sebagai orang gila dan melempari beliau 
dengan kotoran unta. Para pengikut nabi dikejar-kejar, 
disiksa dan bahkan dibunuh seperti yang terjadi pada Bilal 
bin Rhabah sang muadzin dan keluarga Amar bin Yasar”.

Demikianlah beberapa hal yang dapat saya paparkan pada 
kesempatan ini. Semoga paparan ini berkenan bagi Ketua dan para 
Anggota Majelis Hakim Konstitusi yang mulia untuk dijadikan sebagai 
pertimbangan hukumnya. Akhirnya, saya meminta maaf kepada 
semua pihak bila ada hal-hal yang kurang berkenan dari paparan ini.

Terima kasih.

Jakarta, 23 Oktober 2017

Dr. Jayadi Damanik, S.P., M.Si., S.H.



107

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis 

Nama	 :	 Dr. Jayadi Damanik, S.P., M.Si., S.H.

Pekerjaan	 :	 Staf Pengajar Universitas Nasional di Jakarta

Pendidikan	 :	 Menyelesaikan S-3 Ilmu Hukum dari Universitas   
Padjadjaran (UNPAD) Bandung pada tahun 2007

Sebagai Ahli di Pengadilan, a.l.:

•	 Ahli di Pengadilan Negeri Pandeglang dalam perkara pidana 
(Pasal 156A KUHP dan Pasal 45A ayat (2) UU ITE) dengan 
Terdakwa Sdr. Alnody Bahari pada tanggal 22 Maret 2018;

•	 Ahli dalam perkara pidana (Pasal 372 dan/atau 385 KUHP) 
pada Tahap Penyidikan di Polda Metro Jaya pada tanggal 16  
Nopember 2017 dengan Terlapor Suryawan Sentosa, dkk.;

•	 Ahli di Pengadilan Negeri Bogor dalam perkara perdata Nomor: 
52/Pdt.G/2017/PN.Bgr. pada tanggal 24 Oktober 2017;

•	 Ahli di Mahkamah Konstitusi dalam Permohonan Judicial Review 
Undang-Undang Nomor 1/PNPS/1965 dengan Perkara No.56/
PUU-XV/2017 pada tanggal 23 Oktober 2017;

•	 Ahli di Mahkamah Konstitusi dalam Permohonan Judicial Review 
Pasal 284, Pasal 285 dan Pasal 292 KUHP dengan Perkara No.46/
PUU-XIV/2016 pada tanggal 1 Februari 2017;

•	 Ahli di Pengadilan Negeri Bogor dalam perkara perdata Nomor: 
43/Pdt.G/2016/PN.Bgr. pada tanggal 2 Nopember 2016;

•	 Ahli di PTUN Jakarta dalam Sengketa No.117/G/2016/PTUN.JKT 
pada 22 September 2016;

•	 Ahli di Mahkamah Konstitusi dalam Permohonan Judicial Review 
Undang-Undang tentang  MD3 pada tanggal 9 Oktober 2014 



108

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dengan Perkara No.83/PUU-XII/2014;

•	 Ahli   di Pengadilan Negeri Tangerang dalam perkara perdata 
No.512/Pdt.G/2013/PN.TNG. (Perbuatan Melanggar Hukum) 
pada tanggal 24 Juli 2014;

•	 Ahli dalam perkara pidana (Pasal 156a KUHP) pada Tahap 
Penyidikan di Polres Kabupaten Bogor pada tanggal 7 Juli 2014 
dengan Tersangka JRW yang menikah dengan AZ.;

•	 Ahli di PTUN Bandung dalam Sengketa No.70/G/2013/PTUN-
BDG pada tanggal 3 Oktober 2013;

•	 Ahli di PTUN Bandung dalam Sengketa No.56/G/2013/PTUN-
BDG pada tanggal 3 Oktober 2013;



109

9.	 Jemaat Ahmadiyah Berpayung
	 Di Bawah Pancasila dan Konstitusi
	 Republik Indonesia

Oleh : Mochammad Qasim Mathar

Yang Mulia Ketua Mejelis Hakim Mahkamah Konstitusi! 

Yang Mulia Anggota Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi!

Sidang Mahkamah Konstitusi yang saya junjung tinggi kehormatannya!

Assalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh

Salam sejahtera untuk kita semua.

Saya sudah mengenal Jemaat Ahmadiyah sejak 50 tahun 
yang lalu, yaitu masa saya memulai studi saya di Institut Agama 
Islam Negeri (IAIN) Alauddin Makassar. Seterusnya, sebagai aktifis 
mahasiswa di organisasi Himpunan Mahasiswa Islam (HMI) Cabang 
Makassar, pengenalan kami kepada Jemaat Ahmadiyah di Makassar 
sama dan serupa dengan pengenalan kami kepada ormas-ormas 
Islam lainnya, seperti Muhammadiyah, NU, Persis, Alkhaerat, Darud 
Dakwah wak Irsyad, Dewan Dakwah Islamiyah dan banyak organisasi 
keagamaan dan kemahasiswaan lainnya pada masa itu. Yaitu, ormas-
ormas Islam itu memiliki kesamaan-kesamaan pokok di samping 
perbedaan-perbedaannya. Biasa-biasa saja. Sesekali, pada masa itu, 
saya melihat pemimpin Jemaat Ahmadiyah, yang kami kenal bernama 
Saleh Nahdi, berkunjung ke kampus kami kuliah, yang pada masa itu 
di kampus Universitas Muslim Indonesia (UMI), karena IAIN belum 
memiliki kampus sendiri. Tidak ada perhatian khusus, apalagi bereaksi 
terhadap pemahaman keislaman Ahmadiyah yang dipandang 
berbeda dengan pemahaman ormas Islam lainnya, perbedaan mana 
juga terdapat di antara sesama ormas Islam lainnya.



110

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Orang-orang Muslim yang bermazhab Sunni (Sunnah), yang 
di Indonesia warga Muslimnya pada umumnya bermazhab Sunni, 
pengertian Islam mereka dasarkan pada hadis Nabi Muhammad 
saw. yang sangat populer, yakni ketika Nabi Allah itu didatangi 
oleh malaikat Jibril dan bertanya: Apakah Islam itu?, Nabi Allah itu 
menjawab: “Islam adalah kamu bersaksi bahwa tiada Tuhan selain 
Allah dan Muhammad adalah Rasul Allah, dan kamu melaksanakan 
salat, menunaikan zakat, berpuasa pada bulan Ramadan, dan berhaji 
bagi yang sanggup berkunjung ke sana (ke Tanah Suci)”. Jawaban 
Nabi Muhammad tersebut kemudian terkenal sebagai “Rukun Islam 
yang Lima” atau “Lima Rukun Islam”. Pengakuan dan pelaksanaan 
terhadap kelima rukun itu, menyebabkan seseorang disebut sebagai 
Muslim. Tegasnya, dalam paham Sunni, seseorang disebut Muslim 
jika kelima rukun tersebut diakui dan dianut. Sepanjang pengetahuan 
saya, kelima rukun sebagai tanda keislaman seseorang, juga dianut 
dan dilaksanakan oleh Jemaat Ahmadiyah Indonesia. Muslim Ahmadi 
(Ahmadiyh), sama seperti Muslim Sunni (Sunnah), menerima dan 
melaksanakan kelima rukun Islam tersebut. Di dalam buku Dasar-
Dasar Hukum & Legalitas Jemaat Ahmadiyah Indonesia, yang 
diterbitkan oleh Jemaat Ahmadiyah Indonesia, dinyatakan bahwa 
“Anggota Jemaat Ahmadiyah adalah Islam, kitab sucinya Al-Quran 
yang terdiri dari 30 juz dan 114 surah, nabinya Nabi Muhammad Saw 
berdasar kepada 5 Rukun Islam dan 6 Rukun Iman”.

Dengan demikian, adalah keliru pandangan yang menyatakan 
bahwa Jemaat Ahmadiyah bukan Islam. Dengan kata lain, rukun Islam 
Muslim Sunni sama dengan rukun Islam Muslim Ahmadi (Ahmadiyah). 
Saya ingin menambahkan, bahwa kelima rukun Islam tersebut, juga 
dianut dan dilaksanakan oleh orang-orang Muslim yang bermazhab 
Syii (Syiah). Jadi, di planet bumi ini, di mana ada tiga peta atau mazhab 
besar kaum Muslimin, yaitu: Muslim Sunni (Sunnah), Muslim Syii 
(Syiah), dan Muslim Ahmadi (Ahmadiyah), ketiganya adalah Islam.  



111

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Dalam riwayat hadis yang saya singgung di atas, malaikat 
Jibril juga bertanya kepada Nabi Muhammad saw.: Apakah iman 
(keimanan) itu? Nabi Muhammad menjawab bahwa iman adalah 
bahwa kamu beriman (percaya) kepada Allah, malaikat-malaikat-
Nya, kitab-kitab-Nya, rasul-rasul-Nya, Hari Akhirat, dan takdir baik 
dan buruk. Seperti tadi rukun Islam, ulama kemudian merumuskan 
jawaban Nabi tersebut sebagai “Rukun Iman yang Enam” atau “Enam 
Rukun Iman”.

Majelis Mahkamah yang mulia!

Sungguh menjadi penting untuk menjadi perhatian kita 
bersama, terutama kaum Muslimin dalam ketiga peta atau mazhab 
besar tadi: Sunni, Syiah, dan Ahmadiyah, bahwa justeru dalam 
hal rukun iman, hal yang paling mendasar dalam keberagamaan 
seseorang, kaum Muslimin tidak persis sama dalam beberapa cabang 
dari rukun iman tersebut. Dalam sejarah pemikiran Islam, bidang 
studi yang saya tekuni, dijelaskan bahwa pada abad kedelapan dan 
kesembilan Masehi, atau sekitar satu abad setelah wafatnya Nabi 
Muhammad, di tengah kaum Muslimin lahir kelompok Muslim yang 
dikenal dengan nama Muktazilah. Muslim Muktazilah menganut lima 
prinsip keimanan, atau al-Ushul al-Khamsah, yaitu: “Tauhid, Keadilan, 
Al-Wa’d wa al-Wa’id (Janji dan Ancaman Allah pasti terlaksana), Al-
Manzilah bain al-Manzilatain (posisi tidak beriman dan tidak kafir 
bagi pelaku dosa besar), dan Amar Makruf dan Nahi Munkar”. Itulah 
Lima Rukun Iman Muslim Muktazilah, yang dalam sejarah pemikiran 
teologi Islam,  sudah dikenal sejak masa yang masih awal dari sejarah 
Islam. Juga, pada masa yang amat dini itu, Rukun Iman yang Lima 
dari Muslim Syii (Syiah) sudah dikenal di dalam studi-studi keislaman. 
Lima Rukun Iman Muslim Syii (Syiah) adalah percaya kepada: 
“Ketauhidan Allah, Keadilan, Kenabian, Kebangkitan, dan percaya 
kepada Keimamahan (Imamiah)”.



112

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Majelis Mahkamah yang mulia!        

Jadi, ketiga versi rukun keimanan, di mana yang satu dengan 
lainnya tidak persis sama tersebut, sebenarnya sudah menjadi 
pengetahuan di kalangan terpelajar dan terdidik dari kaum Muslimin. 
Pengetahuan tentang ketiga versi keimanan itu, baru diketahui 
semakin meluas, ketika zaman kita, sebagai akibat dari kemudahan 
yang diciptakan oleh ilmu pengetahaun dan teknologi, khususnya 
di bidang informasi dan transportasi, terjadi pergerakan manusia 
lintas negara dan benua, selain tersebarnya buku-buku keislaman di 
negeri-negeri Islam. Keterbukaan zaman kita sekarang, mencegah 
kita untuk menyatakan bahwa hanya satu saja dari ketiga mazhab 
besar Islam itu, adalah Islam, dua yang lainnya bukan Islam. Hal ini 
dikemukakan di depan Majelis Mahkamah yang mulia ini, di sini, 
agar biarlah secara berangsur-angsur di negara ini dan segenap 
warga negaranya, terbangun kesadaran bahwa karena sama persis 
Rukun Islamnya, maka kaum Sunni, Syiah dan Ahmadiyah, semuanya 
adalah kaum Muslimin, meskipun dalam rukun keimanan, mereka 
tidak persis sama! Perbedaan di antara ketiganya adalah perbedaan 
di dalam memahami kitab suci Alquran dan hadis Nabi Muhammad 
saw., yang sama-sama mereka sucikan. Perbedaan itu tumbuh dan 
wujud dalam proses dan produk sejarah kaum Muslimin. Khususnya, 
Muslim Ahmadi (Ahmadiyah) sebagai produk sejarah Islam yang baru 
berusia satu abad lebih. Karena kesadaran historis demikian, pada 
hemat saya, Prof. M. Quraish Shihab menyatakan, bahwa “Orang 
yang masih mempertentangkan Sunni-Syiah adalah orang yang lahir 
terlambat”. Saya ingin menambahkan pernyataan Quraish Shihab itu, 
dengan menyatakan: “Orang yang masih mempertentangkan Sunni, 
Syiah, dan Ahmadiyah seharusnya lahir pada abad-abad yang silam”.



113

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Sidang Mahkamah yang saya junjung tinggi kehormatannya!

Yang Mulia Ketua Mejelis Hakim Mahkamah Konstitusi dan 
Yang Mulia Anggota Majelis Hakim Mahkamah! 

Maka, saya menjadi heran, pada zaman yang sudah terbuka sekarang, 
di banding lima puluh tahun yang silam ketika saya mengenal 
Ahmadiyah, di sini, di negara ini, orang-orang Muslim Ahmadiyah 
mengalami kesulitan dan tindakan kekerasan. Padahal saya tahu, 
konstitusi negara kita menerangkan dan menegaskan, bahwa “Negara 
Indonesia adalah negara hukum”; bahwa “Segala warga negara 
bersamaan kedudukannya di dalam hukum dan pemerintahan”; 
”bahwa “Setiap orang berhak atas pengakuan, jaminan, perlindungan 
dan kepastian hukum yang adil serta perlakuan yang sama di hadapan 
hukum”; bahwa “Setiap orang berhak bebas dari perlakuan yang 
bersifat diskriminatif atas dasar apa pun dan berhak mendapatkan 
perlindungan terhadap perlakuan yang bersifat diskriminatif itu; 
bahwa “Setiap orang bebas memeluk agama dan beribadat menurut 
agamanya,…”; bahwa “Setiap orang berhak atas kebebasan meyakini 
kepercayaan,…”; dan bahwa “Negara menjamin kemerdekaan tiap-
tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk 
beribadah menurut agama dan kepercayannya itu”. Bagi saya, posisi 
negara sangat terang dan jelas, yaitu berdiri tegak di atas konstitusi, 
menjaganya, menegakkannya, dan melindungi segenap warganya 
untuk merasa nyaman dan damai berkonstitusi di negeri ini.

Maka, jika orang-orang Muslim Ahmadiyah dinodai, 
dihina, dirusak dan dibakar masjid mereka sebagai tempat mereka 
beribadah, saya layak bertanya, di manakah spirit konstitusi kita pada 
penodaan dan penghinaan rumah ibadah yang demikian? Sekiranya 
pun saya tidak paham, bahkan tidak tahu, tentang konstitusi Republik 
Indonesia, saya pasti akan terkesima, tertegun, merasa berdosa dan 
beristigfar memohon ampun kepada Allah kalau mengetahui ada 



114

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

gereja, sinagog, kuil, dan rumah ibadah dibakar karena kemarahan. 
Tanpa konstitusi pun, saya sadar bahwa Alquran, kitab suci yang saya 
anut, mencela dan melarang perbuatan menodai dan merusak rumah 
ibadah. Alquran menyatakan: “…Seandainya Allah tidak menolak/
mencegah (keganasan) sebagian manusia atas sebagian yang lain, 
niscaya telah dirobohkan biara-biara Nasrani, gereja-gereja, rumah 
ibadah orang Yahudi dan masjid-masjid, yang di dalamnya banyak 
disebut nama Allah. Allah pasti akan menolong orang yang menolong 
(agama)-Nya. Sungguh Allah Maha Kuat dan Maha Perkasa”(Alquran, 
surah 22, ayat 40).     

Kini, saya sadar bahwa ayat-ayat konstitusi Republik Indonesia, 
ternyata satu nafas dan satu spirit dengan ayat Alquran tersebut. 
Di majelis Mahkamah yang mulia ini, karena itu, saya menyatakan 
harapan saya bahwa semoga spirit ayat-ayat konstitusi negara kita 
berjalan lurus dengan semua peraturan, perundang-undangan, 
kebijakan publik menyangkut agama dan kepercayaan warga negara. 
Tidak justeru berjarak dan menjauh dari spirit konstitusi. Sebab, saya 
senantiasa yakin bahwa di bawah naungan konstitusi dan semua 
turunannya, warga negara akan beribadah dengan aman, khusuk, 
damai, dan bergembira di rumah ibadah mereka.

Terima kasih, saya mendapat kehormatan menyampaikan 
pikiran saya di depan Majelis Mahkamah yang mulia. Semoga Tuhan 
Yang Maha Esa merahmati kita semua. Sebagai bangsa, kita adalah 
satu. Dan, di bawah konstitusi, Undang-Undang Dasar negara kita, 
kita bergerak bersama di jalan-jalan perbaikan, demi kesejahteraan 
dan kemajuan bersama!

Salam sejahtera untuk kita semua!

Wassalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh



115

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis 

Nama	 :	 Prof. Dr. Mochammad Qasim Mathar, MA

Pekerjaan	 :	 Dosen bidang Pemikiran Islam di UIN Alauddin 
Makasar dan Universitas Muhammadiyah Makasar

Pendidikan	 :	 S3 IAIN (UIN) Syarif Hidayatullah Jakarta

Organisasi	 :

•	 Ketua Forum Antar Umat Beragama di Makasar

•	 Anggota Komunitas Indonesia untuk Demokrasi (KID) Jakarta

•	 Ketua Yayasan Iforeso (Bergerak di bidang pendidikan PAUD dan 
Pesantren)



116

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR



117

10.	 Hak atas Kebebasan Beragama dan 
	 Berkeyakinan Penganut JAI

Oleh : M. Imdadun Rahmat

Ketua dan para Anggota Majelis Hakim Konstitusi yang 
mulia, sesuai dengan kapasitas saya sebagai pegiat HAM saya 
akan menyampaikan tentang jaminan kebebasan beragama dan 
berkeyakinan penganut JAI dan ketentuan pengaturannya dari 
perspektif HAM. 

Jaminan Hak Atas Kebebasan Beragama dan 
Berkeyakinan menurut UUD 1945 dan Undang-Undang.

 Jaminan konstitusi terhadap kebebasan beragama atau 
keyakinan di Indonesia ditegaskan dalam pasal 28E ayat (1) dan 
ayat (2) Undang-Undang Dasar 1945. Kedua ayat itu menyatakan 
bahwa, ”Setiap orang bebas memeluk agama dan beribadat menurut 
agamanya.”  Bahwa, ” Setiap orang berhak atas kebebasan meyakini 
kepercayaan, menyatakan pikiran dan sikap sesuai dengan hati 
nuraninya.” Jaminan ini diperkuat lagi dalam pasal 29 ayat (2) UUD 
1945, yang menyebutkan bahwa ”Negara menjamin kemerdekaan 
tiap-tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing dan 
untuk beribadat menurut agamanya dan kepercayaannya itu.” 
Pasal-pasal ini dengan jelas menjamin prinsip kemerdekaan dan 
kesukarelaan (non-coersive /asas tidak ada paksaan) dalam meyakini 
atau memeluk dan menjalankan/mengamalkan agama dan keyakinan. 

Di samping itu, dalam Pasal 28I ayat (1) Undang-Undang 
Dasar 1945 dinyatakan bahwa kebebasan beragama dan berkeyakinan 
adalah bagian dari ”hak asasi manusia yang tidak dapat dikurangi 



118

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dalam keadaan apa pun”. 

Selain UUD 1945, UU No. 39 Tahun 1999 juga menjamin 
pengakuan (recognition), penghormatan (respect), dan pemajuan 
(promote) akan hak warga negara akan kebebasan beragama dan 
berkeyakinan. Bahkan UU no. 39 juga menegaskan kewajiban negara 
untuk memberikan jaminan perlindungan (protec)   hak tersebut 
sebagaimana ada pada pasal 22.

Status non-derogation rights bagi religious freedom and 
beliefs ini juga ditegaskan kembali dalam UU no. 39 tentang HAM, 
pasal 4.

UU lain yang mengatur hak KBB adalah UU No. 12 Tahun 
2005 tentang ratifikasi Kovenan Internasional tentang Hak Sipil dan 
Politik. Pada pasal 18 UU ini ditegaskan jaminan kebebasan memilih 
dan mengamalkan agama, bebas dari pemaksaan, ketatnya syarat 
pengaturan, dan hak orang tua mendidik agama anak-anaknya. 

Jaminan Hak Atas Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan menurut 
Instrumen HAM Internasional

Norma-norma hukum internasional yang mengatur 
dan menjamin hak atas kebebasan beragama dan berkeyakinan 
memperoleh penegasan dalam Pasal 18 Universal Declaration on 
Human Rights dan Pasal 18 Kovenan Internasional tentang Hak-
Hak Sipil dan Politik (ICCPR). Pasal 18 Deklarasi Universal HAM PBB 
menyatakan: ”Setiap orang berhak atas kebebasan pikiran, hati 
nurani, dan agama, dalam hal ini termasuk kebebasan berganti 
agama atau kepercayaan, dan kebebasan untuk menyatakan agama 
atau kepercayaan, dengan cara mengajarkannya, melakukannnya, 
beribadat dan mentaatinya, baik sendiri maupun bersama-sama 
dengan orang lain, di muka umum maupun sendiri”.



119

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Sedangkan Pasal 18 ICCPR menegaskan hak kebebasan 
memiliki  atau memeluk agama atau keyakinan atas pilihannya sendiri, 
kebebasan melaksanakan agama atau kepercayaan, dengan cara 
mengajarkannya, mengamalkannya, beribadat dan mentaatinya, baik 
sendiri maupun bersama-sama dengan orang lain, di muka umum 
maupun sendiri. Pasal ini juga mengandung larangan pemaksaan yang 
mengganggu kebebasan seseorang untuk memiliki atau memeluk 
agama atau keyakinan atas pilihannya sendiri.1 Status non-derogation 
bagi hak kebebasan beragama dan berkeyakinan yang dijamin pasal 
18 ICCPR ini ditegaskan oleh Pasal 4 ayat 2 ICCPR.2 

Penegasan tentang hak kebebasan beragama dan 
berkeyakinan juga terdapat dalam Deklarasi Kairo OKI tentang HAM 
dan Islam pasal 10 yang melarang pemaksaan pindah agama atau 
pemaksaan tidak beragama dan Deklarasi HAM Negara-negara Arab 
(Arab Charter on Human Rights) pasal 303 yang substansinya sama 
dengan Pasal 18 ICCPR. 

Kebebasan beragama juga didukung oleh sebuah Deklarasi 
Majelis Umum PBB yakni Declaration on the Elimination of All Forms 
of Intolerance and of Discrimination based on Religion or Belief 
(November 1981) yang intinya berisi ruang lingkup hak pengamalan 
agama dan keyakinan yang harus dihormati dan dilindungi, larangan 
pemaksaan dan diskriminasi berdasarkan agama dan keyakinan. 
Deklarasi ini penting digunakan sebagai pertimbangan dalam 

1	  National Human Rights Commite of Qatar, Al-Ahd Al-Dauli Al-Khos bi Al-Huquq 
Al-Madaniyyah wa Al-Siyasiyyah/ International Covenant on Civil and Political Rights, 
hlm. 12

2	  Ibid, hlm. 3-4

3	  Deklarasi HAM Liga Arab ini disahkan pada bulan Mei tahun 2004 di Tunisia. 
Lihat National Human Rights Commite of Qatar, Al-Mitsaq Al-Arabi li Huquq Al-Insan/ 
Arab Charter on Human Rights, hlm. 16



120

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

menafsirkan isi pasal 18 ICCPR   ini.4  Terkait dengan ruang lingkup 
kemerdekaan pengamalan agama dan kepercayaan (dalam bentuk 
peribadatan, ketaatan, pengamalan dan pengajaran) yang dijamin, 
dijelaskan dalam Pasal 6 Deklarasi ini. 

Penciptaan suasana yang kondusif bagi religious freedom juga 
didukung oleh adanya larangan manifestasi agama dan keyakinan 
yang berbentuk propaganda perang, hasutan kebencian atas dasar 
kebangsaan, rasial atau agama yang bisa menyulut diskriminasi, 
permusuhan atau kekerasan.   Larangan hatred speech yang sangat 
penting bagi menjaga agama agar tidak menjadi sumber konflik, 
kebencian dan kekerasan serta membina perdamaian dan harmoni 
antar umat manusia ini termuat dalam ICCPR pasal 20.  

Pasal 22 (d) dari Deklarasi Kairo Organisasi Konferensi Islam 
tentang Hak Asasi Manusia dalam Islam juga menetapkan bahwa: 
“Dilarang membangkitkan kebencian kebangsaan atau doktrinal atau 
melakukan apapun yang mungkin menghasut kepada segala bentuk 
diskriminasi rasial”.5

Pengertian agama dan keyakinan dalam instrumen HAM 
internasional ternyata tidaklah sempit. Dalam Komentar Umum No. 
22 (48) Komite HAM PBB tentang substansi normatif  ICCPR pasal 18 
dijelaskan bahwa pengertian agama dan keyakinan meliputi agama, 
keyakinan atau kepercayaan tradisional, dan agama, keyakinan atau 
kepercayaan yang baru didirikan.  

4	  Mafred Nowak,  U.N. Covenant on Civil and Political Rights, CCPR Commentary, 
2nd revised edition, N.P. Engel, Publishers, 2005, hlm. 409

5	 Mashood A. Baderin, Hukum internasional Hak Asasi Manusia & Hukum Islam, 
terj. Musa Kazhim dan Edwin Arifin, Jakarta: Komisi Nasional Hak Asasi Manusia 
2010. Hal. 133



121

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Pembatasan dan Pengaturan Hak atas Kebebasan dan 
Berkeyakinan

Sebagaimana lazimnya, dalam HAM diakui dimungkinkannya 
pembatasan dan pengaturan terhadap hak dan kebebasan jenis 
derogable rights dengan alasan yang kuat. Terdapat prasyarat 
pembatasan yang dikenal sebagai Siracusa Principle. Prinsip-prinsip 
ini terdapat dalam UUD 1945 Pasal 28J, UU No. 39/1999 Pasal 
23 (2), ICCPR Pasal 19 (3), Pasal 21, dan Pasal 22 (2). Pembatasan 
dan pengaturan harus melalui UU, pembatasan itu dibuat dalam 
atmosfer demokrasi, dan betul-betul hanya untuk kepentingan: 1. 
Menjaga nilai-nilai moral bangsa; 2. Ketertiban umum, 3. Kesehatan 
masyarakat, 4. Keselamatan bangsa, dan 5. Menjaga hak-hak asasi 
dan kebebasan dasar orang lain.

Terkait dengan pembatasan dan pengaturan hak atas 
kebebasan beragama dan berkeyakinan penting memahami 
substansinya secara benar. Pada dasarnya, berbagai norma HAM 
memasukkan hak beragama dan berkeyakinan dalam kategori 
hak yang tidak bisa dikurangi dalam keadaan apapun dan oleh 
siapapun (non-derogable rights). Tetapi, di sini lazim dibedakan 
antara kebebasan berkeyakinan dan beragama atau berkepercayaan 
dengan kebebasan untuk menjalankan agama atau kepercayaannya. 
Pembedaan ini secara legal sangat penting untuk membedakan di 
wilayah mana negara diperbolehkan untuk mengatur dan membatasi 
dengan undang-undang dan wilayah mana negara dilarang untuk 
melakukan pembatasan itu.

Secara filosofis dan teoritis, hak atas kebebasan beragama dan 
berkeyakinan dapat dipilah ke dalam kategori: forum internum (privat 
freedom) dan forum externum (public freedom). Forum Internum 
adalah eksistensi spiritual individual seseorang, sebuah wilayah yang 
secara teoritis tidak dimungkinkan dilakukan pengurangan (derogasi) 



122

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

hak atas kebebasan beragama dan keyakinan tersebut.   Dimensi 
individual tercermin dalam perlindungan terhadap keberadaan 
spiritual seseorang termasuk di dalam dimensi ini adalah memilih 
– mengganti, mengadopsi - dan memeluk agama dan keyakinan.6  
Maka hal ini bersifat non-derogable, tidak bisa dikurangi, diatur 
dan dikriminalisasikan. Kebebasan ini membutuhkan perlindungan 
khusus oleh negara.

Sedangkan dimensi kolektif tercermin dalam perlindungan 
terhadap keberadaan seseorang untuk mengeluarkan keberadaan 
spiritualnya dan mempertahankannya di depan publik (forum 
eksternum). Forum eksternum yang juga disebut sebagai “community 
right”, berupa hak memanifestasikan dan pengkomunikasian 
materi-materi spiritual kepada dunia yang lebih luas dan upaya 
mempertahankan kesalehan di ruang publik. Hak-hak dasar atas 
kebebasan berkomunikasi tidak hanya melindungi eksistensi spiritual 
seseorang tetapi juga melindungi kebebasan seseorang untuk 
mewujudkan keyakinan dan ajaran agama dalam kehidupan nyata. 

Kategori Forum Externum yang merupakan manifestasi 
dari keyakinan ke dalam kehidupan nyata ini merupakan subjek 
pembatasan yang diatur dalam Pasal 28J UUD 1945 dan Pasal 18 
ayat 3 ICCPR. Hak-hak dalam kategori ini dengan selektif dan sangat 
ketat dapat dikurangi (di-derogasi). Untuk menentukan apakah hak 
beragama dan berkeyakinan tertentu mengancam atau melanggar 
ketertiban, kesehatan, moral masyarakat, keamanan negara dan hak 
serta kebebasan dasar orang lain haruslah ditentukan oleh hukum, 
UU atau pengadilan yang beroperasi dalam situasi yang adil, non-
diskriminatif dan demokratis (Siracusa Principles).7

6	  Manfred Nowak, hlm. 410-411

7	  Mafred Nowak, hlm. 417-418. Siracusa Principles adalah prinsip-prinsip 
mengenai ketentuan pembatasan dan pengurangan hak yang diatur di dalam 



123

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Terdapat beberapa hal yang tidak boleh diintervensi, dipaksa, 
atau dipengaruhi dengan cara-cara manipulatif (seperti indoktrinasi, 
brainwashing, dan penggunaan sarana obat-obat psichotropica dan 
sebagainya), oleh negara atau pihak manapun karena itu adalah 
forum internum: 1. Memilih dan mengimani agama, keyakinan atau 
kepercayaan; 2. Memilih dan mengimani sekte atau madzhab tertentu 
dalam suatu agama; 3. Memilih untuk taat pada (menjalankan) 
suatu ajaran agama atau tidak taat; dan 4. Memikirkan, memahami, 
merenungi, menafsirkan dan mengembangkan pemikiran tentang 
agama. 

Namun ada beberapa hak yang bisa dikurangi atau diatur 
dengan persyaratan yang sangat ketat karena ia tergolong Forum 
Eksternum: 1. Menjalankan ibadat ritual; 2. Menjalankan ajaran agama 
non ibadat; ceramah agama, pertemuan agama, pendidikan agama, 
perayaan hari-hari besar, menyiarkan agama, dll; 3. Mendirikan 
dan menggelola rumah ibadat; 4. Kebebasan menggunakan simbol-
simbol agama; 5. Kebebasan mengangkat pemimpin agama; 6. 
Mendirikan dan mengelola sarana-sarana keagamaan lain seperti: 
sarana pendidikan, tempat pertemuan, pusat studi agama, dan lain-
lain; 7. Membentuk dan menjalankan organisasi berbasis agama 
dengan jaminan status legal; 8. Mengelola pendidikan keagamaan; 
9. Kebebasan menulis, mengajarkan dan menyebarluaskan ajaran 
agama; 10. Memperoleh status keagamaan; 11. Memperoleh 
pendidikan dan pengajaran agama sesuai dengan agama orang 
tua/wali; 12. Memperoleh layanan menikah, bercerai, dan upacara 
kematian; dan 13. Memperoleh hak-hak kewarganegaraan tanpa 
didiskriminasi karena agama.

Kovenan Internasional tentang Hak Sipil dan Politik. Prinsip-prinsip ini dihasilkan oleh 
sekelompok ahli hukum internasional yang bertemu di Siracusa, Italia pada April dan 
Mei 1984.



124

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Dalam ranah forum eksternum terdapat dua kategori hak dan 
kebebasan yakni yang diekspresikan di ruang “privat” dan “publik” 
(di muka umum). Ada beberapa pengamalan agama dan keyakinan 
yang bisa dilakukan secara sendiri-sendiri atau bersama-sama dalam 
ruang-ruang (privat) pribadi penganut bersangkutan. Pengertian 
ruang privat dalam hal ini adalah ketika dalam menjalankan 
agama dan keyakinannya, seseorang atau sekelompok orang tidak 
meninggalkan wilayah keberadaan individual atau kelompoknya 
dan tidak menyentuh wilayah privat orang lain, atau kelompok lain. 
Contoh atas situasi ini adalah ketika seseorang mengamalkan ajaran 
keagamaan, baik secara sendiri-sendiri maupun bersama komunitas 
keagamaan atau keyakinan tanpa “menyentuh”, “mengenai”, 
“mempengaruhi” atau “mengubah” orang lain, atau kelompok lain.

Yang masuk dalam kategori forum eksternum wilayah privat 
antara lain menjalankan ibadat agama,  ceramah agama, pertemuan 
agama, pembinaan dan pendidikan agama, dan perayaan hari-hari 
besar keagamaan yang dilakukan dalam ruang privat. Contoh ruang 
privat dimaksud antara lain rumah tinggal, ruang-ruang pribadi 
di tempat pekerjaan, rumah ibadah (masjid, gereja, dll.)   milik 
komunitas, tempat kegiatan keagamaan dan tempat pendidikan 
milik komunitas. Ruang privat dimaksud juga meliputi ruang 
publik (misalnya gedung pertemuan) yang dipergunakan kegiatan 
keagamaan yang diselenggarakan secara tertutup atau terbatas pada 
komunitas besangkutan.   

Karena sifat keprivasian yang lebih, serta kemiripan atau 
kedekatan dengan karakter forum internum (dalam arti kemungkinan 
bersentuhan dengan orang lain atau kelompok lain lebih kecil), maka 
kebebasan dan keleluasaan pengamalan beragama dan berkeyakinan 
harus lebih tinggi dibandingkan dengan forum eksternum yang masuk 
dalam kategori publik. Sifat ketertutupan menyebabkan kemungkinan 
pengaruh buruk sangat kecil terhadap kehidupan masyarakat umum 



125

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

terkait moral masyarakat, kesehatan, ketertiban dan keselamatan  
masyarakat, serta hak dan kebebasan dasar orang lain sebagaimana 
dimaksudkan dalam Pasal 28 J UUD 1945. Dengan kata lain, untuk 
tetap menjamin hak beragama dan berkeyakinan, menyangkut forum 
eksternum privat, pelarangannya tidak bisa dibenarkan. Bahkan, 
pengurangan, pembatasan dan pengaturannya sekalipun harus 
seminimal mungkin. 

Inti Permasalahan

Terkait dengan pelanggaran hak atas kebebasan beragama 
dan berkeyakinan terhadap kaum minoritas khususnya kelompok 
agama yang dianggap sesat, terutama disebabkan oleh adanya 
UU dan regulasi yang tidak selaras dengan jaminan hak kebebasan 
beragama dan berkeyakinan yang digariskan oleh konstitusi dan UU. 

Antara lain adalah UU No. 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan 
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama. UU ini dalam 
kenyataannya mendestruksi posisi negara sebagai pelindung bagi 
semua agama dan keyakinan berdasarkan Pancasila dan melegitimasi 
tindakan aparatur negara yang intervensionis dan diskriminatif. 
Sebab UU yang di Negara lain dikenal sebagai blasphemy law yang 
seharusnya hanya melarang penghinaan terhadap agama ini, ternyata 
juga mengandung pelarangan penafsiran agama yang dianggap 
penyimpangan terhadap pokok-pokok ajaran suatu agama. 

Oleh karenanya, para pegiat HAM menilai UU ini secara 
keseluruhan bermasalah dan menuntut untuk dicabut. Argumennya, 
menafsiran atas suatu ajaran agama (apapun hasil penafsiran itu, 
sama atau berbeda dengan penafsiran main stream) adalah forum 
internum yang tidak boleh dikurangi, dibatasi apalagi dilarang. 
Terlepas dari ruang privat atau ruang publik (di muka umum). 



126

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Akan tetapi, permohonan pencabutan ini ditolak Mahkamah 
Konstitusi. UU ini dianggap masih berkesesuaian dengan Konstitusi. 
Partikularitas HAM berkaitan dengan kekhususan konteks budaya 
dan masyarakat Indonesia menjadi salah satu alasan penolakan ini. 
Pelarangan penyebaran penafsiran yang dianggap sesat di muka 
umum dianggap sebagai jalan tengah. Artinya, yang dilarang bukan  
aktifitas internal tetapi hanya aktifitas yang menyentuh dimensi 
eksternal. 

Hal ini terlihat jelas dalam Pertimbangan  MK dalam  Putusan  
No.   140/PUU-VII/2009   Pengujian   Undang-Undang   Nomor   1/
PNPS/Tahun  1965  tentang  Pencegahan  Penyalahgunaan dan/atau 
Penodaan Agama terhadap Undang-Undang Dasar Negara Republik 
Indonesia Tahun 1945. Di   Halaman   287 Mahkamah   Konstitusi  
memberikan  Pertimbangan: “Menimbang  bahwa  UU  Pencegahan  
Penodaan   Agama   tidak melarang   seseorang   untuk   melakukan  
penafsiran   terhadap   suatu ajaran   agama   ataupun   melakukan  
kegiatan  keagamaan  yang menyerupai  suatu  agama  yang  dianut  
di  Indonesia secara  sendiri-sendiri.  Yang  dilarang  adalah  dengan  
sengaja   di   muka   umum menceritakan,   menganjurkan   atau  
mengusahakan   dukungan   umum, untuk melakukan   penafsiran  
tentang  sesuatu  agama  yang  dianut  di Indonesia  atau  melakukan  
kegiatan  keagamaan  yang  menyerupai kegiatan  keagamaan  dari  
agama  itu,  penafsiran  dan  kegiatan  mana menyimpang dari pokok-
pokok ajaran agama itu (Pasal 1 UU Pencegahan Penodaan Agama)….”. 
(Garis bawah dan penebalan dari penulis)

 Pada  Halaman  288  Mahkamah  Konstitusi  juga  memberikan 
pertimbangan  :  “..  Menurut  Mahkamah,  UU  Pencegahan  Penodaan 
Agama tidak membatasi keyakinan seseorang (forum internum), akan 
tetapi  hanya  membatasi  pernyataan  pikiran  dan  sikap  sesuai  hati 
nuraninya  di  depan  umum  (forum  externum) yang  menyimpang  
dari pokok-pokok   ajaran   agama   yang   dianut   di   Indonesia,  



127

mengeluarkan perasaan   atau  melakukan   perbuatan   yang   pada  
pokoknya  bersifat permusuhan,  penyalahgunaan  atau  penodaan  
terhadap  suatu  agama yang dianut di Indonesia;

Namun demikian, formula ”jalan tengah” yang digariskan MK 
yakni kebebasan aktifitas internal dan pelarangan penyebarannya 
di muka umum bagi penganut JAI, tidak cukup efektif menjadi jalan 
keluar yang moderat bagi semua. Hal ini terkait dengan ketidakjelasan 
bunyi Pasal 1 UU No. 1/PNPS/1965. Pasal 1 UU ini berbunyi: “Setiap  
orang  dilarang  dengan   sengaja  di  muka  umum  menceritakan, 
menganjurkan   dan   mengusahakan   dukungan   umum,   untuk  
melakukan penafsiran   tentang   sesuatu   agama   yang   dianut   di  
Indonesia   atau   melakukan kegiatan-kegiatan keagamaan yang 
menyerupai kegiatan-kegiatan keagamaan dari pokok-pokok ajaran 
agama itu.”

Kandungan kata yang tidak jelas yakni ”di muka umum” 
dalam Pasal 1 UU No. 1/PNPS/1965 ini memberikan peluang yang 
besar kepada aparat negara maupun masyarakat untuk melakukan 
intervensi pada forum internum berupa pelarangan keyakinan dan 
berlebihan dalam membatasi forum eksternum serta memiliki 
kecenderungan untuk bertindak diskriminatif terhadap agama, aliran 
agama, dan keyakinan minoritas lainnya yang dianggap sesat. 

Sebagai dampak turunan dari kata yang tidak jelas (tidak 
memenuhi prinsip lex certa) ini muncullah pemahaman yang salah 
tentang UU ini. Akibatnya, muncul persepsi bahwa pemerintah 
memiliki wewenang untuk melarang aktifitas dan atau kegiatan aliran 
agama yang dianggap “menyimpang”, misalnya aliran Ahmadiyah, 
Syiah, dan aliran spiritual yang dianggap memiliki keyakinan dan 
pemahaman yang berbeda dengan ajaran-ajaran pokok agama. 



128

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Saat ini sudah terdapat 5 provinsi yang mengeluarkan regulasi 
berupa Peraturan Gubernur atau Surat Edaran Gubernur yakni 
Sumatera Barat, Banten, Jawa Barat, Jawa Timur, NTB dan Sulawesi 
Selatan. Selain itu ada 22 kabupaten atau kota yang menerbitkan 
regulasi pelarangan penyebaran ajaran Ahmadiyah, pelarangan 
aktifitas dan kegiatannya, serta penutupan masjid-masjid milik 
Ahmadiyah. Semua regulasi ini merujuk kepada UU No. 1/PNPS/1965. 

Problem serius yang lain adalah bermunculannya kegiatan 
oleh aparat negara melakukan pemaksaan dalam beragama berupa 
“pembinaan” dengan maksud agar penganut JAI “kembali ke jalan 
yang benar”. Kegiatan pembinaan ini dilakukan melalui baik paksaan 
fisik (physical coercion) maupun paksaan tidak langsung (indirect 
means coercion). 

Persoalan lain yang potensial akan muncul adalah 
pembatasan hak dan kebebasan para pemuka, tokoh agama dan 
rohaniawan dalam menjalankan tugas mereka untuk membina dan 
mendidik umat masing-masing. Hal ini terkait bunyi pasal yang bisa 
dimaknai dan ditafsirkan sebagai larangan seseorang yang di depan 
banyak orang yang seiman dengannya berdasarkan (baik secara 
langsung maupun tidak langsung) dalil-dalil agama yang diyakininya 
menafsirkan  agama  lain  yang  berbeda  dengan  pokok-pokok  ajaran  
agama yang ditafsirkan tersebut. 

Akhirul Kalam, saya mengharapkan Majelis Hakim Yang Mulia 
berkenan memberi batasan yang lebih ketat tentang unsur di muka 
umum,  yaitu  dengan  tidak  memasukkan  aktifitas forum eksternum 
privat di dalam pengertian  di  muka  umum yang dilarang.



129

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis 

Nama	 :	 Dr. M. Imdadun Rahmat, M.Si.

Pekerjaan	 :	 Wakil Ketua Komnas HAM  (2013-2014)

                          	 Ketua Komnas HAM (2016-2017)	

                        	 	 Direktur SAS Institute (2018-sekarang)

Pendidikan	 : 

S-3,	 Ilmu Politik, Universitas Indonesia (UI) Jakarta

S-2,	 Politik dan Hubungan Internasional Timur Tengah UI

S-1,	 Fak. Tarbiyah, IAI Al Aqidah Jakarta

Publikasi	 :

•	 Buku Modul Pelatihan Advokasi dan Pengorganisasian Masyarakat, 
diterbitkan oleh Lakpesdam NU (2002)

•	 Demokrasi dan Hak Asasi Manusia, diterbitkan oleh Lakpesdam NU (2002)

•	 Dakwah Transformatif: Islam dan Toleransi (pegangan para Da’i), 
diterbitkan oleh Lakpesdam NU (2003)

•	 Dialog dan Kebebasan Beragama, diterbitkan oleh MADIA (2003)

•	 Buku Pegangan Pemantau Pemilu, diterbitkan oleh Lakpesdam NU (2004)

•	 Arus Baru Islam Radikal: Transmisi Revivalisme Islam Timteng Ke 
Indonesia, diterbitkan oleh Erlangga Press (2005)

•	 Modul Pendidikan Pluralisme dan Religius Freedom bagi Guru, diterbitkan 
oleh Paras Foundation (2005)

•	 Ideologi Politik PKS: Dari Masjid Kampus ke Gedung Parlemen, diterbitkan 
oleh Lkis (2008)

•	 Integrasi Multikulturalisme dalam Kurikulum (2010)

•	 Islam Indonesia Islam Paripurna: Pergulatan Islam Nusantara dan Islam 
Trans-nasional, (Omah Aksoro, 2017).



130

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR



131

11.	 Meninjau ulang Konstitusionalitas 		
	 Pembatasan Hak Beragama Oleh		
	 Undang-Undang Penodaan Agama

Oleh : Muktiono

Undang-Undang Nomor 1/PNPS Tahun 1965 tentang 
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama (UU 
P3A) telah mensinergikan kategorisasi hukum terhadap agama 
yang dibentuk oleh negara dengan peran-peran komunitas agama 
dominan sehingga memberikan keuntungan bagi korporatisme agama 
(religious corporatism) atas nama ketertiban, perdamaian, integritas 
nasional, dan kurukunan sosial. Otoritas negara dalam konteks 
tersebut berposisi sebagai pemegang kuasa pengawasan (supervisory 
authority) dan penyelesai sengketa (adjudicator) yang bersifat formal 
untuk mewakili kepentingan publik berdasarkan aturan hukum 
yang telah ter-agama-kan, sementara komunitas agama dominan 
menjadi penyedia legitimasi teologis sehingga ketentuan hukum 
dapat diterapkan. Kelindan agama yang tidak dapat dihindari dalam 
realitas sejarah politik dan hukum Indonesia telah menghasilkan 
sistem demokrasi yang relijius yang berkonsekuensi pada munculnya 
standarisasi agama yang kuat melalui instrumen hukum. Komunitas 
penghayat kepercayaan atau agama-agama lokal dan komunitas 
agama minoritas kemudian diwajibkan untuk memenuhi suatu 
standar tertentu agar dapat diakui secara hukum eksistensinya 
sehingga mendapatkan pelayanan publik. Situasi ini memaksa 
komunitas-komunitas tersebut untuk menyelaraskan secara paksa 
karakter keber-Tuhan-an mereka yang khas dan particular sesuai 
dengan kecenderungan kelompok dominan. 



132

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Standarisasi agama yang kuat dalam ruang publik di era 
Orde Baru telah memarjinalkan secara struktural kelompok agama 
minoritas1 dan penghayat kepercayaan2. Bersamaan dengan 
permasalahan HAM lainnya seperti kesenjangan ekonomi, operasi 
militer khusus, pembunuhan misterius (summary killing), tahanan 
politik, dan penghilangan orang secara paksa, maka telah memicu 
dan meningkatkan mobilisasi dan oposisi domestik terhadap 
kekuasaan negara. Upaya politik hukum pemerintah untuk meredam 
tekanan publik nasional dan internasioal melalui penguatan Lembaga 
HAM seperti pendirian Komnas HAM pada tahun 19933 ternyata 
tidak mampu mempertahankan legitimasi kekuasaannya hingga 
tahun 1998. Setelah itu sejak 21 Mei 1998 telah dimulai suatu 
perubahan signifikan dalam sistem politik dan hukum Indonesia 
yang mengakomodasi lebih luas terhadap hak asasi manusia dan 
kebebasan sipil. Majelis Permusyawaratan Rakyat sebagai lembaga 
tertinggi negara saat itu juga telah mengakui HAM sebagai bagian 
dari sistem hukum nasional dan mewajibkan pemerintah untuk 
melindungi, memajukan, menegakkan, dan memenuhinya4 serta 
mendorong negara untuk mengembangkan aspek legislasinya5. Satu 
tahun kemudian disahkan Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 
tentang Hak Asasi Manusia yang diikuti oleh proses Amandemen 
Konstitusi pada tanggal 18 Agustus 2002 sehingga mencantumkan 

1	  Choirul Anam Et Al., Upaya negara menjamin hak-hak kelompok minoritas 
di Indonesia: Sebuah laporan awal (Jakarta: Komisi Nasional Hak Asasi Manusia, 
2016),58-71

2	  Michel Picard and Re´my Madinier, eds., Politics of Religion in Indonesia: 
Syncretism, orthodoxy, and religious contention in Java and Bali (London and New 
York: Routledge, 2011),71-91

3	  Keputusan Presiden Nomor 50 Tahun 1993 tentang Komisi Nasional Hak Asasi 
Manusia

4	  Pasal 43 Piagam HAM, Ketetapan Majelis Permusyawaratan Rakyat Republik 
Indonesia Nomor XVII/MPR/1998 tentang Hak Asasi Manusia (13 November 1998)

5	  Id. Pasal 44



133

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Bab XA tentang Hak Asasi Manusia6 . Pada tahun 2005 Indonesia 
meratifikasi dua kovenan dari international bill of human rights yaitu 
Kovenan Internasional tentang Hak-hak Sipil dan Politik (KHSP) serta 
Kovenan Internasional tentang Hak-hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya 
(KHESB) 7 . Sejak saat itu Indonesia kemudian terlibat aktif dalam 
sistem HAM internasional di bawah Perserikatan Bangsa-Bangsa8 . 

Domestikasi dan sosialisasi (socialization9 ) norma HAM 
internasional telah membuka ruang deliberasi terhadap pemaknaan 
Agama beserta aspek praktikalnya dalam konteks ketatanegaraan 

6	  Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, Bab XA 
tentang Hak Asasi Manusia terdiri dari Pasal 28A-28J (10 Pasal) yang mengakomodasi 
sebagian besar isu-isu penting dalam Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia 
(Universal Declaration of Human Rights)

7	  Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2005 tentang Pengesahan International 
Covenant on Economic, Social and Cultural Rights (Kovenan Internasional tentang 
Hak-hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya) (28 Oktober 2005) dan Undang-Undang 
Nomor 12 Tahun 2005 tentang Pengesahan International Covenant on Civil and 
Political Rights (Kovenan International tentang Hak-hak Sipil dan Politik) (28 Oktober 
2005)

8	  Terdapat 10 (Sepuluh) Konvensi dan Protokol Internasional yang telah 
diratifikasi Indonesia, lihat: “Status of Ratification: Country Profile of Indonesia,” 
Office of the United Nations High Commissioner for Human Rights, accessed 29-Dec-
17, http://indicators.ohchr.org/. Indonesia juga telah menjadi Anggota Dewan HAM 
PBB (Human Rights Council) beberapa kali sejak pembentukannya pada tahun 2006, 
lihat: “OHCHR | List of past members of the HRC,” accessed 29-Dec-17, http://www.
ohchr.org/EN/HRBodies/HRC/Pages/PastMembers.aspx 

9	  Thomas Risse, Stephen C. Ropp and Kathryn Sikkink, eds., The Power of Human 
Rights: International Norms and Domestic Change, Sevent Edition (Cambridge: 
Cambridge University Press, 2007),11. Sosialisasi (socialization) dalam terma ini 
diartikan sebagai “The process by which principled ideas held by individuals become 
norms in the sense of collective understandings about appropriate behavior which 
then lead to changes in identities, interests, and behavior”, terjemahan bebasnya 
“Suatu proses yang menyebabkan ide-ide pokok yang dimiliki oleh individu-individu 
menjadi norma-norma sebagai pemahan kolektif tentang perilaku yang pantas yang 
kemudian membawa pada perubahan identitas, kepentingan, dan perilaku”



134

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Indonesia (legislasi, administrasi, dan peradilan). Pasal 18 dalam 
Deklarasi Umum Hak Asasi Manusia (DUHAM) dan KHSP keduanya 
memberikan pada setiap individu warga negara seperangkat hak 
yang lebih luas dibandingkan yang diatur dalam konstitusi maupun 
Undang-Undang HAM Indonesia seperti hak untuk mempercayai 
(the right to believe) akan ketiadaan agama maupun Tuhan (non-
theistic maupun atheistic)10 . Indonesia secara hukum menerima 
semua norma yang diatur dalam KHSP tanpa melakukan Deklarasi 
(declaration: negara mengecualikan dirinya untuk terikat pada suatu 
kewajiban perjanjian internasional (treaty) saat ratifikasi) kecuali 
terhadap Pasal 1 terkait hak untuk menentukan nasib sendiri (the 
right to self-determination)11 . Prinsip nondiskriminasi sebagai bagian 
tak terpisahkan dalam sistem hukum HAM internasional12  dengan 
demikian juga telah menguatkan pemajuan kesetaraan (equality) 
antar pemeluk agama atau kepercayaan di Indonesia. Pasal 28I Ayat 
(1) Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 
(UUD NRI 1945) juga telah mengategorikan hak beragama sebagai hak 
yang tidak dapat dikurangi dalam keadaan apapun (non-derogable 

10	  Lihat: General Comment of the Human Rights Committee No. 22 on Article 
18 of the ICCPR (20 July 1993, 48th Session), Paragraph (2) “Pasal 18 melindungi 
keyakinan theistic, non-theistic dan atheistic dan hak untuk tidak memeluk suatu 
agama atau kepercayaan.”   

11	  Office of the United Nations High Commissioner for Human Rights, “Status of 
Ratification: Country Profile of Indonesia”. Indonesia membuat Deklrasi (declaration) 
pada Pasal 1 KHSP sebagai berikut:““the right of self-determination” appearing in 
this article do not apply to a section of people within a sovereign independent state 
and can not be construed as authorizing or encouraging any action which would 
dismember or impair, totally or in part, the territorial integrity or political unity of 
sovereign and independent states.” 

12	  Prinsip nondiskriminasi diantaranya termuat dalam Pasal 1 (3), 13 (1), 55 
(C) Piagam Perserikatan Bangsa-Bangsa 1945 (26 Juni 1945), Pasal 1,2,7 Deklarasi 
Universal Hak Asasi Manusia 1948 (10 Desember 1948), Pasal 26 Kovenan 
Internasional tentang Hak-hak Sipil dan Politik (16 Desember 1966), dan Pasal 2 (2), 3 
Kovenan Internasional tentang Hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya (16 Desember 1966) 



135

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

right). Demikian juga Pasal 28E juga telah melakukan perluasan 
pemaknaan terhadap keber-Tuhan-an sebagai hak yang mencakup 
keber-agama-an (Pasal 28E ayat (1)) dan kepercayaan (Pasal 28E 
ayat (2)). Hal ini memperkaya makna Ketuhanan Yang Maha Esa 
dalam Pasal 29 ayat (1) yang dirumuskan dan tidak pernah berubah 
sejak pembentukannya dalam Konstitusi sesaat setelah Proklamasi 
Kemerdekaan tahun 1945. Kesinambungan penguatan hak beragama 
atau berkeyakinan juga dapat dilihat dari formulasi Pasal 13 Piagam 
HAM Tahun 199813  dan Pasal 4 dan 22 Undang-Undang Nomor 39 
Tahun 1999 tentang HAM (UU HAM)14 .   

Pada 28 Oktober 2009, Presiden Keempat Abdurrahman 
Wahid dan kelompok masyarakat sipil lainnya melakukan pengujian 
konstitusionalitas UU P3A ke Mahkamah Konstitusi. Dengan 
mendasarkan pada penguatan HAM di dalam Konstitusi maka 
setidaknya para Pemohon berpendapat bahwa: 1) Negara harus 
memperbolehkan adanya keragaman dalam keberagamaan, 2) 
melindungi agama tidak dapat diartikan sebagai kriminalisasi terhadap 
kelompok minoritas, 3) harus ada pemisahan antara negara dan 
agama, dan 4) kebijakan negara terkait agama harus jelas dan tidak 
ambigu. Pada sisi yang lain, para pihak yang mendukung pengukuhan 
UU P3A berpendapat setidak-tidaknya bahwa: 1) Kebijakan negara 
terkait agama harus sebagai bentuk penegakan Pancasila, 2) Negara 
harus membedakan antara agama dan kepercayaan, 3) Negara harus 
mengatur agama untuk melindungi kehidupan negara yang harmonis, 

13	  Pasal 13 Ketetapan Majelis Permusyawaratan Rakyat Republik Indonesia 
Nomor XVII/MPR/1998 tentang Hak Asasi Manusia: “Setiap orang bebas 
memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadat menurut agamanya dan 
kepercayaannya itu.”

14	  Susunan kalimat dalam Pasal 4 Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang 
Hak Asasi Manusia (23 September 1999) hamper serupa dengan Pasal 28I ayat (1) 
Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, demikian juga Pasal 
22 (2) UU HAM dengan Pasal 29 (2) UUD NRI Tahun 1945. 



136

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

4) negara dapat melakukan pembatasan terhadap hak beragama, 
dan 5) Negara harus membedakan antara penyimpangan dengan 
perbedaan aliran atau madzab dalam agama.15

Mahkamah Konstitusi dalam putusannya tertanggal 12 April 
2010 akhirnya menolak permohonan pengujian dengan pendapat 
yang sebagian besar sejalan dengan para pihak yang mendukung UU 
P3A. Para hakim memilih “jalan tengah”16  dalam melihat eksistensi 
UU P3A sejalan dengan argumentasi saksi ahli Jalaluddin Rakhmat 
dan Yusril Ihza Mahendra yang mendukung keberadaan undang-
undang tetapi sekligus memberikan beberapa cataran, yaitu17 : 1) 
Pemaknaan penodaan agama atau blasphemy harus diartikan sama 
dengan pemaknaan contemptuous, reviling, scurrilous, ludicrous 
dan vilification sebagaimana yang diterapkan di Pakistan dan 
Australia, 2) Mempertahankan UU P3A pada saat yang sama harus 
mengakomodasi kepentingan para pihak yang dirugikan oleh aturan 
ini, 3) Memperbolehkan adanya interpretasi baru terhadap agama 
sepanjang memberikan dasar yang dapat dibenarkan yang masih 
bersumber dari agama, 4) Mempertahankan UU P3A dimaksudkan 
untuk mencegah terjadinya konflik sosial dan disintegrasi, 
mengakomodasi pluralitas keberagamaan, perlindungan negara 
terhadap agama, dan pelayanan negara terhadap aktifitas keagamaan 
yang mustahil jika dilakukan secara individuatau kelompok, dan 5) 
UU P3A sebagai usaha moderasi untuk menghindari pendirian negara 
Islam atau negara sekuler. Mahkamah Konstitusi meskipun menolak 

15	  Melissa A. Crouch, “Law and Religion in Indonesia: The Constitutional Court 
and the Blasphemy Law,” Asian Journal of Comparative Law 7, no. 1 (2012), accessed 
13-Jan-18, doi:10.1515/1932-0205.1391

16	  Putusan Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia Nomor 140/PUU-
VII/2009 terkait Pengujian Undang-Undang No. 1/PNPS 1965 tentang Pencegahan 
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama. 19 April 2010

17	  Id. Paragraf (2.30), point (10) and (13),219-220,221-222.



137

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

permohonan tetapi juga memberikan pendapat atau mengakui bahwa 
diperlukan adanya revisi terhadap UU P3A baik pada aspek substansi 
maupun proseduralnya oleh lembaga legislative berdasarkan realitas 
permasalahan yang terjadi atas penerapannya18 . Posisi Mahkamah 
Konstitusi juga masih tetap sama untuk mempertahankan UU P3A 
ketika dilakukan pengujian pada tahun 2012 oleh Tajul Muluk sebagai 
korban konflik sosial di Sampang, Madura pada periode 2006-201119 .

Mahkamah Konstitusi menekankan bahwa konsen utama 
dari UU P3A adalah tentang perlindungan hak keagamaan dan bukan 
pelaksanaan hak atas kebebasan beragama20 . Undang-Undang ini 
berfokus pada perlindungan agama dari tindakan penyimpangan 
terhadap agama atau secara umum dikenal sebagai heresy21  (Pasal 

18	  Id. Paragraf (3.71),304-305

19	  Paragraf (3.12), (3.13), dan (3.16),  Putusan Mahkamah Konstitusi Republik 
Indonesia Nomor 84/PUU-X/2012 terkait Pengujian Undang-Undang No. 1/PNPS 
1965 tentang Pencegahan Penyalagunaan dan/atau Penodaan Agama. 19 September 
2013, accessed 13-Jan-18. Laporan tentang Kasus, lihat: “Laporan Tim Temuan dan 
Rekomendasi (TTR) tentang Penyerangan terhadap Penganut Syiah di Sampang, 
Madura.” (26 Agustus 2013), https://drive.google.com/file/d/0BwSyakH_J8_
nWlNndGFhZ29fRnc/view 

20	  Paragraf (3.57)   Putusan Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia Nomor 
140/PUU-VII/2009 terkait Pengujian Undang-Undang No. 1/PNPS 1965 tentang 
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama. 19 April 2010. 

21	  Dalam konsep heresy terdapat tiga varian, yaitu simony, blasphemy, dan 
apostasy yang penjabarannya: “1) Apostasy consists generally . . . of man’s deviation 
from the religion of God (penyimpangan yang dibuat manusia atas agama Tuhan); 
2) Blasphemy is ...man’s calumny of God’s power (pernyataan seseorang yang tidak 
sesuai atas kuasa Tuhan yang bertujuan untuk merendahkan-Nya); and 3) Simony 
consists, according to reason, in man’s destroying altogether God’s ordinances 
(berdasarkan suatu alasan seseorang menghancurkan ritual-ritual kepada Tuhan).”  
lihat: G. R. Evans, A Brief History of Heresy (Oxford: Blackwell Publishing, 2003), xiii, 
lihat juga: Rista Anggraini, “Simony dalam Tradisi Gereja Roma Katolik: Studi Kritis 
terhadap Jual Beli Jabatan dalam Agama Katolik,” Intelektualitas 5, no. 2 (Desember 
2016), accessed 13-Jan-18, http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/intelektualita



138

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

1), dengan cara mengimplementasikan prosedur administrative (Pasal 
2), dan dilengkapi lengkapi dengan aspek pemidanaan yang disertai 
ancaman sanksi pidana (Pasal 3). Lapis kedua perlindungan terhadap 
agama diberikan oleh Pasal 4 yang diinsersikan dalam Kitab Undang-
Undang Hukum Pidana (KUHP) menjadi Pasal 156a yang melarang 
suatu tindakan apa pun berupa permusuhan, penyalahgunaan, atau 
penghinaan terhadap agama serta setiap persuasi yang mengajak 
pada paham anti-agama.

Pada saat agama telah menikmati perlindungan hukum 
oleh UU P3A, namun demikian, putusan Mahkamah Konstitusi juga 
mengakui adanya pembatasan hukum terhadap ekspresi keagamaan 
(forum externum). Hakim dan juga para pihak terkait yang mendukung 
UU P3A berpendapat bahwa limitasi tersebut diperlukan untuk 
melindungi ketertiban umum (public order) atau mencegah terjadinya 
konflik sosial yang ditimbulkan oleh interpretasi terhadap ajaran 
agama yang kontroversial, tidak valid, atau tidak dapat diterima, atau 
yang mengandung heresy, sehingga mengundang reaksi permusuhan 
terhadap komunitas agama22 . Demikian juga Pemohon mengakui 
adanya pembatasan hak beragama tetapi mensyaratkan adanya 
situasi yang sangat khusus (exceptional situation) dan menghindari 
bias dominasi kelompok agama dominan yang didasarkan pada Pasal 
28J ayat (2) UUD NRI 1945 yang memperbolehkan agama sebagai 
dasar pembatasan HAM. Baik Mahkamah maupun Pemohonan, 
namun demikian, sama-sama menyadari dan menerima eksistensi 
dan penerapan standar internasional dalam pembatasan HAM 
sebagaimana tercantum dalam Pasal 18 KHSP. Sikap konvergen oleh 
para pihak tersebut dalam hal pembatasan hak beragama telah 
membuka ruang pertemuan bagi deliberasi atau permufakatan 

22	  Paragraf (3.51-3.52), Putusan Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia Nomor 
140/PUU-VII/2009 terkait Pengujian Undang-Undang No. 1/PNPS 1965 tentang 
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama. 19 April 2010, 287-289



139

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

kepentingan publik oleh komunitas agama maupun non-agama 
yang beragam seperti untuk melindungi ketertiban umum, menjaga 
kesehatan masyarakat, merawat moralitas bersama, menjaga 
keamanan dan keselamatan publik, dan keamanan nasional secara 
umum dalam kerangka toleransi, demokrasi, dan negara hukum (rule 
of law)23 . Meskipun keberalukan UU P3A   berada dalam kerangka 
fungsi perlindungan agama dari penyalahgunaan, penyimpangan, 
penghinaan, permusuhan dan persuasi anti-agama, tetapi, semua 
pihak juga tidak ada yang keberatan terhadap prinsip umum bahwa 
hak atas kebebasan baragama atau berkeyakinan dapat dibatasi 
melalui syarat-syarat tertentu.   

Pasal 28J UUD NRI 1945 merupakan aturan dasar dalam 
konstitusi Indonesia terkait pembatasan HAM yang mana pada 
Ayat (1) menyatakan bahwa “Setiap orang wajib menghormati hak 
asasi manusia orang lain dalam tertib kehidupan bermasyarakat, 
berbangsa, dan bernegara.” Ketentuan ini memberikan karakter 
toleransi dalam konteks penikmatan hak oleh setiap individu 
maupun kelompok masyarakat. “Menghormati” berarti memberikan 
keleluasaan bagi pihak lain untuk mengekspresikan atau menikmati 
haknya. Dalam konteks publik yaitu “bermasyarakat, berbangsa, 
dan bernegara” maka makna “tertib kehidupan” dapat disejajarkan 
dengan kata “public order” yang didalamnya terkandung juga 
substansi“rule of law” sesuai dengan ketentuan Pasal 1 ayat (3) UUD 
NRI 1945 bahwa “Negara Indonesia adalah negara hukum”. Jadi, 
ketika seseorang atau kelompok masyarakat ingin menjalankan hak 
keagamaannya maka harus bertoleransi terhadap kelompok lain 
yang berbeda demi menjaga ketertiban bersama berdasarkan aturan 

23	  Lihat: Siracusa Principles on the Limitation and Derogation Provisions in the 
International Covenant on Civil and Political Rights (Commission on Human Rights, 
United Nations Economic and Social Council, 41st Session, Document No. E/CN 
.4/1985/4, 28 September 1984).



140

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

hukum untuk mencapai tatanan bersama yang tertib (public order). 
Karena ketentuan ini menggunakan frasa “setiap orang” maka berlaku 
prinsip nondiskriminasi, dalam arti kewajiban untuk “menghormati” 
atau bertoleransi menjadi kewajiban setiap individu atau kelompok 
masyarakat tanpa adanya kategorisasi kuantitatif minoritas atau 
mayoritas. Hal ini juga sesuai dengan ketentuan Pasal 28I ayat (2) UUD 
NRI 1945 bahwa “Setiap orang berhak bebas dari perlakuan yang 
bersifat diskriminatif atas dasar apa pun dan berhak mendapatkan 
perlindungan terhadap perlakuan yang bersifat diskriminatif itu”.

Objek penghormatan dalam ketentuan Pasal 28J ayat (1) UUD 
NRI dengan demikian adalah hak asasi manusia yang di dalamnya 
termasuk hak atas kebebasan beragama atau berkeyakinan. Jadi 
konteks “wajib menghormati hak asasi manusia orang lain” sebagai 
suatu pembatasan sebenarnya adalah berinti pada pelaksanaan atau 
pemenuhan suatu hak, bukan pelemahan apalagi peniadaan. Ketika 
suatu hak asasi manusia akan dilaksanakan atau dimanifestasikan, 
karena dia berada dalam ruang kemanusiaana dan kemasyarakatan 
atau publik, maka suatu keniscayaan untuk dilakukan suatu 
penyesuaian-penyesuaian yang pada umunya dipahami sebagai 
pembatasan yang dapat dibenarkan (legitimate limitation). 

Ketentuan Pasal 28J ayat (2) UUD NRI 1945 yang menyatakan 
bahwa “Dalam menjalankan hak dan kebebasannya, setiap orang 
wajib tunduk kepada pembatasan yang ditetapkan dengan undang-
undang dengan maksud semata-mata untuk menjamin pengakuan 
serta penghormatan atas hak dan kebebasan orang lain dan 
untuk memenuhi tuntutan yang adil sesuai dengan pertimbangan 
moral, nilai-nilai agama, keamanan, dan ketertiban umum dalam 
suatu masyarakat demokratis.”, mempunyai konteks pemaknaan 
pembatasan yang sejalan dengan ketentuan pada Pasal 28J ayat 
(1) UUD NRI 1945. Persyaratan formal bahwa “pembatasan yang 
ditetapkan dengan undang-undang” mempunyai arti pentingnya 



141

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

prinsip kehati-hatian dalam pembatasan HAM dan karena itu harus 
menjunjung tinggi prinsip negara hukum (rule of law). Parameter 
pembatasan lain yaitu “menjamin pengakuan serta penghormatan 
atas hak dan kebebasan orang lain dan untuk memenuhi tuntutan 
yang adil sesuai dengan pertimbangan moral, nilai-nilai agama, 
keamanan, dan ketertiban umum dalam suatu masyarakat 
demokratis” juga mempunyai konteks yang serupa yaitu penekanan 
pada perlindungan HAM yang nondiskriminatif dalam kerangka 
masyarakat yang plural. Pengakuan terhadap “hak dan kebebasan 
orang lain” berakar dari realitas sosiologis masyarakat Indonesia 
yang beragam (diverse) secara agama, suku, adat istiadat, bahasa ibu, 
etnis, dan lain sebagainya sehingga egoisme dalam pelaksanaan suatu 
hak perlu dicegah meskipun secara relasi kuasa mempunyai kekuatan 
(power relation) yang dominan. Demikian juga dengan “nilai-nilai 
agama” ketika dijadikan dasar suatu pembatasan sebenarnya harus 
dimaknai sebagaimana pengaturan dalam Pasal 28J ayat (1) UUD 
NRI 1945, bahwa “nilai-nilai agama” disini merupakan bagian dari 
HAM yang dimiliki oleh setiap individu atau komunitas agama tanpa 
terkecuali. Parameter “hak dan kebebasan orang lain” sebenarnya 
sudah mencakup di dalamnya substansi dari “nilai-nilai agama”, 
atau dengan kata lain merupakan satu kesatuan yang diikat oleh 
spirit keragaman dan toleransi, bukan dominasi apalagi tirani. Oleh 
sebab itu terdapat frase “untuk memenuhi tuntutan yang adil” dalam 
Pasal 28J ayat (2) UUD NRI 1945 tersebit yang menempatkan aspek 
keadilan sebagai suatu persyaratan (meeting the just requirement) 
ketika akan menerapakan pembatasan-pembatasan termasuk 
menyangkut aplikasi nilai-nilai agama sebagai suatu pembatasan. 
Prinsip keadilan tersebut dalam hukum HAM internasional diartikan 
sebagai: “As a general rule, limitations shall be strictly interpreted 
and must, of course, not be discriminatory”24 . Dan apabila dibuat 

24	  Tore Lindholm, W. C. D. Jr. and Bahia G. Tahzib-Lie, eds., Facilitating Freedom of 
Religion or Belief: A Deskbook (Oslo: Springer-Science+ Business Media, B.V., 2004), 



142

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

suatu perbandingan maka ketentuan pembatasan dalam Pasal 28 J 
UUD NRI 1945 relatif berpola sama dengan Pasal 29 DUHAM, yaitu 
“1. Everyone has duties to the community in which alone the free 
and full development of his personality is possible.; 2. In the exercise 
of his rights and freedoms, everyone shall be subject only to such 
limitations as are determined by law solely for the purpose of securing 
due recognition

and respect for the rights and freedoms of others and of meeting the 
just requirements of morality, public order and the general welfare in 
a democratic society.” Meskipun norma Ayat (3) dari Pasal 29 DUHAM 
yaitu “3. These rights and freedoms may in no case be exercised 
contrary to the purposes and principles of the United Nations.” tidak 
ditransplantasikan dalam Pasal 28J UUD NRI 1945, tetapi keduanya 
memiliki spirit yang sama bahwa pembatasan HAM dengan dasar 
dan instrumen apa pun tidak boleh bertentangan dengan tujuan 
dan prinsip-prinsip Perserikatan Bangsa-Bangsa yang diantaranya 
adalah “promoting and encouraging respect for human rights and 
for fundamental freedoms for all without distinction as to race, sex, 
language, or religion”25 .     

Secara khusus terkait pembatasan hak beragama atau 
berkeyakinan, Komite HAM PBB telah mengelaborasi prinsip-prinsip 
pembatasan yang dapat dibenarkan (legitimate limitation). Sejalan 
dengan Pasal 28J ayat (2) UUD NRI 1945, Komite menegaskan bahwa 
pembatasan harus didasarkan pada suatu aturan hukum (prescribed 
by law) dan penerapanya tidak melanggar atau melemahkan hak 

150. Lihat juga: 

25	  Pasal 1 angka (3) Piagam Perserikatan Bangsa-Bangsa 1945. Lihat juga Pasal 
30  Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia 1948, bahwa “Nothing in this Declaration 
may be interpreted as implying for any State, group or person any right to engage in 
any activity or to perform any act aimed at the destruction of any of the rights and 
freedoms set forth herein.”



143

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

beragama atau berkeyakinan itu sendiri (must not be applied 
in a manner that would vitiate the rights). Pembatasan hanya 
diperbolehkan ketika memang dibutuhkan (necessary) semata-
mata untuk melindungi (to protect): keselamatan publik (public 
safety), ketertiban umum (public order), kesehatan masyarakat 
(public health), moral masyarakat (public morals), atau hak dasar 
dan kebebasan orang lain (fundamental rights and freedoms of 
others). Di luar lingkup alasan perlindungan tersebut (to protect 
public safety, order, health, or morals or the fundamental rights and 
freedoms of others), maka maka tidak boleh dilakukan pembatasan. 
Sementara hak untuk terbebas dari suatu paksaan dalam memeluk 
agama atau keyakinan (the freedom from coercion to have or to 
adopt a religion or belief) serta kebebasan orang tua untuk mendidik 
agama dan moral, terhadapnya tidak dapat dilakukan pembatasan. 
Pijakan bagi negara untuk membatasi suatu hak adalah kebutuhan 
untuk melindungi HAM itu sendiri yang di dalamnya termasuk hak 
atas kesetaraan dan terbebas dari diskriminasi (the right to equality 
and non-discrimination) atas dasar ras, warna kulit, jenis kelamin, 
Bahasa, agama, politik, nasionalitas, harta kekayaan, status kelahiran 
dan lain sejenisnya. Pembatasan suatu hak dalam konteks aplikasinya 
harus nyata-nyata secara langsung terkait dan sebanding (related and 
proportionate) dengan keperluan yang spesifik dari tujuan-tujuan 
yang sah dan diatur sebelumnya. Tujuan dan juga cara (purpose and 
manner) dari suatu pembatasan hak tidak boleh dilakukan secara 
diskriminatif. Dan ketika suatu pembatasan didasarkan pada suatu 
nilai yang bersumber dari ajaran dan konsep moral termasuk agama 
maka terdapat suatu prinsip bahwa nilai tersebut tidak diambil secara 
eksklusif dari tradisi atau aliran atau agama yang tunggal saja (single 
tradition).26  Indonesia yang dalam Alinea Keempat Pembukaan 

26	  Komentar Umum No. 22 Komite HAM PBB terhadap Pasal 18 Kovenan 
Internasional tentang Hak Sipil dan Politik. Lihat juga: Manfred Nowak and Tanja 
Vospernik, Permissible Restrictions on Freedom of Religion or Belief, dalam: 



144

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

UUD NRI 1945 telah menyatakan ikut aktif dalam usaha-usaha 
perdamaian dunia mempunyai kepentingan dan keterikatan dengan 
prinsip dan ketentuan hukum internasional HAM tersebut (pacta 
sunt servanda), dan tidak menjadikan kedaulatan atau jurisdiksi 
sistem hukum nasionalnya sebagai alasan untuk tidak mematuhi atau 
melaksanakannya27 . 

UU P3A sebagai instrumen hukum yang berkelindan dengan 
sejarah dan perkembangan politik, sosial, dan budaya nasional 
maupun internasional jika dilihat dari perspektif UUD NRI 1945 maka 
setidak-tidaknya mempunyai permasalahan yang dapat disimpulkan 
sebagai berikut:

1.	 Sesuai dengan Pasal 28I ayat (4) UUD NRI 1945 maka 
perlindungan terhadap hak atas kebebasan beragama atau 
berkeyakinan telah menjadi kewajiban negara khususnya 
Pemerintah. Salah satu prinsip dasar dalam proses pelaksanaan 
kewajiban tersebut adalah nondiskriminasi atas tujuan dan 
dengan cara apa pun. Secara prinsip UU P3A dibentuk untuk 
memberikan perlindungan terhadap umat beragama dari suatu 
perilaku atau sikap religious heresy yang dapat berupa simony, 
blasphemy atau apostasy yang secara teknis normatif dirupakan 
dalam terma penyimpangan, permusuhan, penyalahgunaan, 
atau anti-agama. Semua tindakan yang dilarang tersebut 
diasumsikan oleh UU P3A dapat berakibat pada munculnya 
ancaman atau gangguan terhadap eksistensi agama dan 

Lindholm, Jr. and Tahzib-Lie, Facilitating Freedom of Religion or Belief: A Deskbook, 
147-172. Tentang limitasi dan derogasi secara umum terhadap hak sipil dan politik 
dalam KHSP, lihat: Siracusa Principles on the Limitation and Derogation Provisions 
in the International Covenant on Civil and Political Rights (Commission on Human 
Rights, United Nations Economic and Social Council, 41st Session, Document No. E/
CN .4/1985/4, 28 September 1984).

27	  Pasal 26 dan 27 Vienna Convention on the Law of Treaties (1969)



145

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

persatuan nasional. Tujuan tersebut sebenarnya dapat diterima 
tetapi pada caranya telah dinegasikan oleh aspek pengaturan 
dalam UU P3A sendiri yaitu dengan membuat kategorisasi 
agama yang justru bersifat bias dan merugikan bagi anggota 
dan kelompok kepercayaan maupun agama minoritas. Ketika 
objek perlindungannya sendiri yaitu Agama tidak secara jelas 
didefinisikan, dan bahkan secara keilmuan memang sulit, maka 
yang telah menjadi determinasi adalah relasi kuasa kelompok 
agama. Tidak hanya berupa potensi, tetapi karakter dan muatan 
pengaturan dari UU P3A ini telah nyata terbukti merugikan 
hak konstitusional warga negara Indonesia untuk menganut 
dan mengeskpresikan hak beragama atau berkeyakinan baik 
secara individu maupu dalam suatu komunitas. Situasi yang 
diskriminatif ini juga telah bertentangan dengan Pasal 28I ayat 
(2) UUD NRI 1945. 

2.	 UU P3A sebagai suatu instrumen hukum pembatasan hak baik 
secara administratif maupun punitif pada hakikatnya tidak 
sejalan dengan maksud dan arti dari ketentuan Pasal 28J ayat 
(2) UUD NRI 1945 yang membolehkan Agama sebagai dasar 
atau alasan untuk membentuk hukum sebagai instrumen 
pembatasan suatu hak. Ketika ajaran agama yang dijadikan 
dasar atau sumber acuan bagi pengaturan pembatasan 
harusnya bersifat inklusif atau terbuka sehingga secara adil 
dapat mengakomodasi nilai atau ajaran agama dari komunitas 
agama yang beragam, terkait dan relevan, dan tidak bias relasi 
kuasa (power relations. Pada kenyataannya UU P3A dengan 
kategorisasi agama dan politik hukum pengakuan resmi negara 
dengan sendirinya mempunyai karakter yang eksklusif yang 
berakibat pada terpinggirkannya prinsip kesetaraan di hadapan 
hukum dan Pemerintahan sebagaimana diatur di dalam Pasal 
27 ayat (1) dan Pasal 28D ayat (1) UUD NRI 1945; 



146

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

3.	 Karakter perlindungan hukum terhadap hak beragama 
sebagaimana yang diatur secara umum dalam UU P3A dengan 
mengedepankan isu-isu heresy sebenarnya tidak sesuai 
dengan karakter perlindungan HAM yang diatur Pasal 28E 
ayat (1) dan (2), Pasal 28I ayat (1), (2) dan (4), Pasal 28J, dan 
Pasal 29 UUD NRI 1945. Perlindungan hak konstitusional untuk 
meyakini suatu agama atau kepercayaan (forum internum) 
maupun mengekspresikan nilai-nilai agama atau kepercayaan 
(forum externum) melalui instrumen hukum seharusnya 
berpijak pada semangat toleransi dalam masyarakat Indonesia 
yang Bhinneka Tunggal Ika. Karakter hak beragama atau 
berkeyakinan sebagai non-derogable rights (vide Pasal 28I 
ayat (1) UUD NRI 1945) dalam konteks forum internum sangat 
sulit, untuk tidak mengatakan mustahil, untuk dibatasi. Dengan 
demikian maka orientasi penegakan heresy tidak sejalan lagi 
dengan perkembangan konstitusi Indonesia dan hanya akan 
melanggengkan korporatisme agama (religious corporatism); 

4.	 Dalam konteks forum externum atau ekspresi keagamaan/
kepercayaan yang bersifat eksternal, pembatasan oleh hukum 
sebagai bentuk perlindungan terhadap hak tersebut juga 
berlaku prinsip kesetaraan (principle of equality). Ketika UU 
P3A mengutamakan peran negara dan komunitas agama 
dominan dalam penilaian maupun pengawasan terhadap 
suatu dugaan heresy maka hal ini berpotensi dan bahkan telah 
terjadi munculnya pelanggaran terhadap prinsip kesetaraan 
dan non-derogability yang diatur dalam konstitusi (vide Pasal 
28I ayat (1) dan (2) UUD NRI 1945). Fakta adanya praktik yang 
telah melanggar hak beragama atau berkeyakinan ini juga telah 
diakui oleh Mahkamah Konstitusi dan para pihak yang terkait 
dalam proses pengujian UU P3A sebelumnya (vide Putusan MK 
No. 84/PUU-X/2012). Objek perlindungan dalam hak beragama 
seharusnya telah bertransformasi pada paradigma toleransi 



147

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

dan realitas keragaman masyarakat agama/kepercayaan 
Indonesia dengan melihat juga dinamika keterlibatan negara 
Indonesia dalam kancah pergaulan masyarakat internasional. 
Perdebatan sekitar heresy sudah selayaknya saat ini untuk 
ditransformasikan pada pengayaan teologis bangsa Indonesia 
yang dewasa dalam beragama/bekeyakinan dan menghindari 
politisasi agama/keyakinan yang mengarah pada disintegritas 
bangsa. Negara dalam melindungi hak beragama sebaiknya 
fokus pada objek dan alasan perlindungan yang reliable untuk 
dilaksanakan seperti menyangkut ujaran kebencian (hate 
speech), indoktrinasi maupun ritual agama/kepercayaan yang 
mengancam keselamatan publik (public safety), ketertiban 
umum (public order), kesehatan masyarakat (public health), 
moral masyarakat (public morals), atau hak dasar dan kebebasan 
orang lain (fundamental rights and freedoms of others).



148

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Bibliography
Anggraini, Rista. “Simony dalam Tradisi Gereja Roma Katolik: Studi 

Kritis terhadap Jual Beli Jabatan dalam Agama Katolik.” 
Intelektualitas 5, no. 2 (Desember 2016): 206–18. Accessed 13-
Jan-18. http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/intelektualita.

Choirul Anam Et Al. Upaya negara menjamin hak-hak kelompok 
minoritas di Indonesia: Sebuah laporan awal. Jakarta: Komisi 
Nasional Hak Asasi Manusia, 2016.

Crouch, Melissa A. “Law and Religion in Indonesia: The Constitutional 
Court and the Blasphemy Law.” Asian Journal of Comparative 
Law 7, no.  1 (2012). Accessed 13-Jan-18. doi:10.1515/1932-
0205.1391.

Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia 1948. 10 Desember 1948.

Evans, G. R. A Brief History of Heresy. Oxford: Blackwell Publishing, 
2003.

General Comment of the Human Rights Committee No. 22 on Article 
18 of the ICCPR. July 20, 1993, 48th Session.

Keputusan Presiden Nomor 50 Tahun 1993 tentang Komisi Nasional 
Hak Asasi Manusia.

Ketetapan Majelis Permusyawaratan Rakyat Republik Indonesia 
Nomor XVII/MPR/1998 tentang Hak Asasi Manusia. November 
13, 1998.

Komentar Umum No. 22 Komite HAM PBB terhadap Pasal 18 Kovenan 
Internasional tentang Hak Sipil dan Politik.

Kovenan Internasional tentang Hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya. 16 
Desember 1966.

Kovenan Internasional tentang Hak-hak Sipil dan Politik. 16 Desember 
1966.

“Laporan Tim Temuan dan Rekomendasi (TTR) tentang Penyerangan 
terhadap Penganut Syiah di Sampang, Madura.” 26 Agustus 



149

2013. https://drive.google.com/file/d/0BwSyakH_J8_
nWlNndGFhZ29fRnc/view.

Lindholm, Tore, W. Cole Durham Jr., and Bahia G. Tahzib-Lie, eds. 
Facilitating Freedom of Religion or Belief: A Deskbook. Oslo: 
Springer-Science+ Business Media, B.V., 2004.

Michel Picard and Re´my Madinier, eds. Politics of Religion in 
Indonesia: Syncretism, orthodoxy, and religious contention in 
Java and Bali. London and New York: Routledge, 2011.

Office of the United Nations High Commissioner for Human Rights. 
“Status of Ratification: Country Profile of Indonesia.” Accessed 
29-Dec-17. http://indicators.ohchr.org/.

“OHCHR | List of past members of the HRC.” Accessed 29-Dec-
17. http://www.ohchr.org/EN/HRBodies/HRC/Pages/
PastMembers.aspx.

Piagam Perserikatan Bangsa-Bangsa 1945.

Piagam Perserikatan Bangsa-Bangsa 1945. June 26, 1945.

Putusan Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia Nomor 140/PUU-
VII/2009 terkait Pengujian Undang-Undang No. 1/PNPS 1965 
tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan 
Agama. 19 April 2010.

Putusan Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia Nomor 84/
PUU-X/2012 terkait Pengujian Undang-Undang No. 1/PNPS 
1965 tentang Pencegahan Penyalagunaan dan/atau Penodaan 
Agama. 19 September 2013. Accessed 13-Jan-18.

Risse, Thomas, Stephen C. Ropp, and Kathryn Sikkink, eds. The Power 
of Human Rights: International Norms and Domestic Change. 
Sevent Edition. Cambridge: Cambridge University Press, 2007.

Siracusa Principles on the Limitation and Derogation Provisions 
in the International Covenant on Civil and Political Rights 
(Commission on Human Rights, United Nations Economic and 



150

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Social Council, 41st Session, Document No. E/CN .4/1985/4, 28 
September 1984).

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945.

Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2005 tentang Pengesahan 
International Covenant on Economic, Social and Cultural Rights 
(Kovenan Internasional tentang Hak-hak Ekonomi, Sosial, dan 
Budaya). October 28, 2005.

Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2005 tentang Pengesahan 
International Covenant on Civil and Political Rights (Kovenan 
International tentang Hak-hak Sipil dan Politik). October 28, 
2005.

Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia. 
September 23, 1999.



151

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis 

Nama	 :	 Muktiono, SH., M. Phil.

Pekerjaan	 : Staf Pengajar Fakultas Hukum Universitas Brawijaya 
Malang

Pendidikan	 :

Present, S-3, Kandidat Doktor, Fakultas Hukum Universitas Brawijaya

2008,	 S-2, Faculty of Law, University of Oslo, Norway, 2008 

2000,	 S-1, Fakultas Hukum Universitas Airlangga Surabaya, 2000

Publikasi	 :

2015,	 Conceptual Critic to the Definition of Human Rights at the Act 
No. 99 Year 1999 on the Human Rights.

2014,	 Guidance to draft amicus brief, book, contributor, Indonesia 
Legal Resources Center (ILRC), Jakarta.

2014,	 Human rights to freedom of religion and belief in Indonesia, 
book, contributor, Center for Religion and Multiculturalism, 
University of Muhammadiyah Malang, Indonesia.

2013,	 Public examination on discriminative local regulation for 
women rights, book report, member of judge examiner, 
Indonesia National Commission on Women Rights.

2012,	 Legal politics on religious freedom in Indonesia, book, 
contributor, Faculty of Law, Leipzig University of Germany.

2012, 	 Introduction to Indonesia Environmental Law, E-module, 



152

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Faculty of Law, Brawijaya University of Indonesia.

2011,	 No middle road, public examination on constitutional court 
decision in the case of blasphemy law, book report, member 
of judge examiner, Indonesia Legal Resources Center (ILRC), 
Jakarta.

2010,	 Protection to the right of democracy for vulnerable group 
in general election law of Indonesia, journal of constitution, 
Faculty of Law, Brawijaya University of Indonesia. 

2009,	 Regional autonomy in the view of international human rights 
law, Arena Hukum Journal of Law, Faculty of Law, Brawijaya 
University of Indonesia.



153

12.	 “Jalan Tengah” Yang Diharapkan: 
	 Perlunya Penafsiran Bersyarat atas 
	 Konstitusionalitas UU PPPA1

Oleh : Zainal Abidin Bagir

Dalam keterangan ini, saya akan mengajukan dua 
argumen utama yang dapat diringkas sebagai berikut: Mahkamah 
Konstitusi dapat dan perlu memberikan penafsiran bersyarat atas 
konstitusionalitas UU Nomor 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan 
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama (UU PPPA).

MK dapat memberikan penafsiran bersyarat atas 
konstitusionalitas UU PPPA

Kata “dapat” di sini bukan terutama mengacu pada konteks 
legal-formal kewenangan MK, yang telah diajukan argumennya 
oleh Pemohon maupun Pihak Terkait YLBHI, namun lebih dalam 
artian substansialnya. Yaitu bahwa UU PPPA dapat diperbaiki secara 
substansial, yang di sini diusulkan dalam bentuk pemberian tafsir 
konstitusionalitas bersyarat atas UU tersebut, sesuai batas kewenangan 
MK. Ada dua hal yang ingin ditunjukkan di bagian ini: Pertama, dalam 
banyak ukuran objektif, tidak sulit untuk mengakui bahwa UU itu tidak 
sempurna dan masih ada ruang untuk memperbaikinya; kedua, MK 
sendiri telah pernah secara eksplisit mengakui beberapa kelemahan 
UU itu serta memberikan isyarat arah perbaikan, dan sesungguhnya 
memiliki kewenangan untuk melakukannya. 

1	  Keterangan Ahli Pada Perkara No. 56/PUU-XV/2017 Perihal Pengujian Undang-
Undang Nomor 1/PNPS/1965, 20 Februari 2017.



154

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Salah satu contoh yang cukup baru mengenai “ukuran 
objektif” adalah laporan yang belum lama ini dikeluarkan oleh 
USCIRF, bertajuk Measuring the World’s Blasphemy Laws.2  Laporan 
itu menganalisis 71 negara yang memiliki UU yang disebut sebagai 
UU tentang penodaan agama (defamation of religion; atau di banyak 
negara lebih sering disebut blasphemy),  dari Kanada sampai Itali dan 
Swiss, dari Iran, Arab Saudi, sampai Pakistan dan Indonesia. Tak hanya 
melihat mana negara yang memiliki UU tersebut, laporan tersebut 
juga melihat kualitasnya. Dasar untuk pengukurannya adalah standar 
atau prinsip yang diterima oleh kesemua negara itu, baik yang berasal 
dari konvensi HAM yang telah diretifikasi, atau prinsip-prinsip hukum 
yang jamak diterima di dunia internasional. 

Delapan ukurannya terkait dengan: 1) pembatasan yang 
diperbolehkan dalam kebebasan berpendapat dan berekspresi; 2) 
pembatasan yang diperbolehkan dalam kebebasan beragama dan 
berkeyakinan; 3) bagaimana perbuatan yang dilarang didefinisikan 
(cukup lugas atau ambigu/multi-tafsir); 4) proporsionalitas atau bobot 
hukuman; 5) apakah suatu UU mendiskriminasi kelompok agama 
tertentu; 6) atau melindungi kelompok tertentu; 7) sejauh mana 
forum internum dan externum dibatasi; dan 8) posisi UU tersebut 
dalam hirarki perundangan.

Temuan penelitian tersebut adalah bahwa meskipun banyak 
negara masih memiliki legislasi semacam ini, ada perbedaan signifikan 
antara satu negara dan lainnya. Ada yang sangat diskriminatif, ada 
yang lebih tidak diskriminatif; ada yang menyebutkan unsur niat, 
ada yang tidak; ada yang perumusannya sangat kabur, ada yang 
lebih lugas, dan sebagainya. Indonesia berada di kelompok tengah, 
yaitu negara dengan skor di atas rata-rata (sekitar 40 dalam rentang 

2	  Joelle Fiss dan Jocelyn G. Kestenbaum, Respecting Rights? Measuring the 
World’s Blasphemy Laws, U.S. Commission on International Religious Freedom, 2017.



155

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

0 – 80;), di antara kelompok negara dengan skor terburuk/tertinggi 
(hingga 66.7) dan negara dengan skor terbaik/terendah (hingga 25,7). 
Dengan ini, legislasi penodaan agama di Indonesia dianggap lebih 
bagus dibanding negara-negara seperti Mesir, Itali, Pakistan, atau 
Iran, tapi lebih buruk dibanding Tunisia, Filipina, Malaysia, Kuwait, 
Jerman, Selandia Baru, India, Turki, atau Irlandia. 

Hal terpenting yang disampaikan laporan ini adalah bahwa 
tidak satu pun dari UU terkait penodaan agama atau blasphemy 
yang tidak melanggar sebagian prinsip HAM atau prinsip hukum lain. 
Namun, selain itu, tidak kalah pentingnya, adalah bahwa ada UU 
tertentu yang lebih baik dan ada yang lebih buruk dari UU lainnya. 
Artinya, persoalannya bukan hanya apakah UU penodaan agama 
harus ada atau tidak boleh ada, tapi kalaupun ada, dan mau tidak 
mau ada prinsip-prinsip hukum yang dilanggar, kualitasnya bisa 
berbeda-beda. Bagi Indonesia, ini berarti, bahwa kalaupun UU PPPA 
tidak bisa dicabut, ia bisa diperbaiki, karena Indonesia masih memiliki 
skor pertengahan. 

Sesungguhnya, persis ide semacam inilah yang telah muncul 
di ruang Mahkamah Konstitusi pada tahun 2010, dan dinyatakan 
oleh para hakim konstitusi dalam Putusan MK No.140/PUU-VII/2009. 
UU PPPA telah dua kali (2010 dan 2013) diajukan ke MK, dan dalam 
kedua perkara itu, MK berpandangan tidak dapat membatalkannya. 
Meskipun demikian, dalam Putusan pada tahun 2010, MK juga 
memberikan saran agar legislasi ini diperbaiki.3  Ketika itu Mahkamah 
menyatakan dapat menerima pandangan para ahli yang “menyatakan 
perlunya revisi terhadap UU Pencegahan Penodaan Agama, baik 
dalam lingkup formil perundang-undangan maupun secara substansi, 
agar memiliki unsur-unsur materil yang lebih diperjelas sehingga 
tidak menimbulkan kesalahan penafsiran dalam praktik”. (Italik 

3	  Putusan Mahkamah Konstitusi No.140/PUU-VII/2009, hal. 270.



156

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dari penulis). Persis inilah salah satu kesimpulan yang dapat ditarik 
dari mengamati laporan Measuring Blasphemy Laws di atas. Dan 
Permohonan yang saat ini sedang dipertimbangkan oleh Mahkamah 
Konstitusi dapat dipandang sebagai upaya ke arah itu.

MK juga menyebut bahwa putusan 2010 itu merupakan 
sebuah upaya mengambil “jalan tengah”. MK menyatakan sependapat 
dengan pandangan seorang saksi ahli “yang menyarankan agar 
Mahkamah membuat ‘jalan tengah’ dengan memberi penafsiran resmi 
atas UU Pencegahan Penodaan Agama tanpa membatalkannya.”4  

“Jalan tengah” yang dimaksudkan MK adalah posisi di 
tengah antara pihak-pihak yang menyarankan pencabutan dan 
yang ingin mempertahankannya, Ini adalah posisi bahwa UU PPPA 
konstitusional, tetapi perlu direvisi.5  Seperti apakah wujud “jalan 
tengah itu”. Segera setelah kalimat (yang dikutip terakhir) di atas, 
ada penjelasan amat singkat, yaitu bahwa penafsiran resmi itu “telah 
dituangkan secara rinci dalam paragraf-paragraf di bagian Pendapat 
Mahkamah.” Meskipun tidak ada rujukan yang jelas pada paragraf-
paragraf mana, namun kita dapat melihat beberapa bagian ketika MK 
mempertimbangkan pendapat sembilan dari 17 ahli yang dianggap 
menyarankan “jalan tengah”.6  Ini perlu dicermati satu demi satu, 
namun hanya sebagiannya diajukan di sini. 

4	  Putusan Mahkamah Konstitusi No.140/PUU-VII/2009, hal. 305.

5	  Putusan Mahkamah Konstitusi No.140/PUU-VII/2009, hal. 270. Lihat juga 
Rumadi, “Kebebasan dan Penodaan Agama”, Indo-Islamika 1:2, 245-271 (2012), hal. 
255 dan seterusnya. Rumadi melihat bahwa “jalan tengah” bisa juga dimaknai posisi 
di tengah pertarungan ideologis “negara Islam” vs. “negara sekular”. Pandangan 
ini memang dapat dilihat tersirat dalam Putusan MK tersebut, namun secara 
eksplisit “jalan tengah” diajukan dalam hubungannya dengan tiga posisi tentang 
konstitusionalitas UU PPPA yang muncul dalam masa persidangan.

6	  Disebutkan pada Putusan Mahkamah Konstitusi No.140/PUU-VII/2009, bagian 
3.71, hal. 304.



157

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Istilah “jalan tengah” dalam kutipan di atas dirujukkan 
pada ahli Jalaluddin Rakhmat. Pendapat Rakhmat, yang setidaknya 
kesimpulannya disetujui MK, dengan tegas menyebut bahwa 
penafsiran agama bisa berubah-ubah sesuai dengan penafsiran 
(hal. 219), dan “penodaan” bukanlah perbedaan penafsiran tapi 
penghinaan yang sengaja dan menyakiti (hal. 220), dan tujuan 
penafsiran resmi MK yang disarankannya adalah agar “kebebasan 
beragama tidak dibatasi, pluralisme dihormati, dan melindungi 
hak-hak kelompok lemah”. (hal. 219; cf. 263-264) Sedangkan Yusril 
Ihza Mahendra, setelah menyatakan bahwa secara formil maupun 
materiil UU itu tidak berlawanan dengan konstitusi, menyatakan 
juga bahwa “dari segi bentuk pengaturan, rumusan, kaidah-kaidah 
hukumnya perlu disempurnakan.” (hal. 222) Ahli-ahli lain (hal. 210-
224) menegaskan hal serupa: perlu penjelasan lebih rinci dan tegas, 
tidak ambigu, karena ada ekses-ekses negatif (Azyumardi Azra); 
perlu penyempurnaan karena masih ada yang disakiti oleh UU ini 
dan menciptakan kecemasan terus menerus (Emha Ainun Najib). 
Setidaknya dari pernyataan-pernyataan di atas yang tampaknya 
disetujui MK, ada pengakuan bahwa ada yang tidak jelas dan 
membuka peluang kekeliruan, bahkan inkonstitusionalitas, dalam UU 
PPA.

Jika MK menyetujui saran itu pemberian “tafsir resmi” 
pada arah yang disarankan para saksi ahli dan diterima MK, 
sesungguhnya sebagian besar kekhawatiran pemohon pada waktu 
itu telah terakomodasi. Namun, sayang sekali, MK tidak secara lebih 
lugas menunjukkan persisnya aspek apa yang perlu diperbaiki dan 
bagaimana melakukannya, menyerahkan kemungkinan revisi itu pada 
DPR dan Pemerintah. Benar bahwa MK tidak memiliki kewenangan 
sebagai legislator, tapi sesugguhnya ada peluang perbaikan yang telah 
dibuka pada 2010 yang tidak direalisasikan pemenuhannya dengan 



158

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

lebih lugas.7  Misalnya, putusan “tidak konstitusional bersyarat”, 
sebagaimana dimohonkan oleh Pemohon pengujian UU PPPA kali ini, 
telah muncul dalam Amar Putusan MK, bukan hanya dalam bagian 
Pandangannya, sejak 2008.8  

Kesimpulan dari argumen-argumen yang disampaikan di 
bagian ini adalah bahwa MK dapat memberikan penafsiran bersyarat 
atas konstitusionalitas UU PPPA, karena UU tersebut belum sempurna 
dan memang dapat diperbaiki, MK sendiri telah mengakui beberapa 
kelemahannya (pada Putusan tahun 2010), dan karena MK memiliki 
kewenangan untuk itu. Usulan yang diajukan pemohon adalah salah 
satu bentuk tafsir konstitusional yang dapat diberikan oleh MK, atas 
pertimbangan bahwa salah satu alasan untuk memberikan putusan 
“tidak konstitusional bersyarat” adalah untuk mengatasi tidak 
responsifnya legislator pada Putusan MK.9  Argumen selanjutnya 
adalah bahwa MK perlu mengambil peluang yang terbuka ini.

MK perlu memberikan penafsiran bersyarat atas 
konstitusionalitas UU PPPA

Pada saat ini, lebih daripada delapan tahun lalu (2010), ada 
urgensi lebih tinggi bagi MK untuk bergerak lebih jauh, di antaranya 
karena pemberlakuan UU PPPA setelah 2010 hingga hari ini telah 
makin menunjukkan bagaimana UU yang tidak sempurna ini, yang 
ruang penafsirannya amat luas tanpa batas jelas, telah memakan 
jauh lebih banyak korban dalam delapan tahun terakhir. 10  Pemberian 

7	  Op. Cit. Rumadi (2012)

8	  Simon Butt, The Constitutional Court and Democracy in Indonesia, Brill-Nijhoff, 
2015, hal. 124-125.

9	  Ibid. 126, 127

10	  Misalnya, sebagai konsekuensi dari dikeluarkannya banyak peraturan-
peraturan daerah, mengikuti SKB 2008, sebagaimana sebagiannya didaftar dalam 



159

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

tafsir konstitusionalitas yang lugas akan menjaga bahwa meskipun 
UU yang tak sempurna ini masih berlaku, dan revisinya belum 
dibicarakan sama sekali oleh DPR ataupun Pemerintah,11 kerugian 
kelompok-kelompok yang terdampak dapat diminalisir. 

Salah satu kelemahan utama UU PPPA, yang telah banyak 
dibahas oleh para sarjana pengkaji UU ini dan bahkan tersirat juga 
dalam pandangan para hakim Mahkamah Konsitusi dalam pengujian 
pada tahun 2010, adalah adanya kekaburan dan ketidakjelasan 
dalam beberapa hal.12 Secara normatif, ada dua hal utama yang amat 
berbeda yang diatur dalam legislasi itu, yaitu penyimpangan dan 
penodaan. Penyimpangan adalah objek yang dibicarakan dalam Pasal 
1, 2, dan 3, sementara apa yang disebut penodaan dilarang Pasal 4 
(dan Pasal 156A KUHP). Lebih jauh, tiga pasal pertama itu berbicara 
tentang penafsiran dan kegiatan. Permohonan pengujian UU ini 
(Perkara No. 56/PUU-XV/2017) terbatas pada tiga pasal mengenai 
penyimpangan itu. 

berkas permohonan Pemohon pengujian UU ini. 

11	  Sejak 2014 Pemerintah, dalam hal ini Kementerian Agama, telah membuat 
draft RUU Perlindungan Umat Beragama. Namun dari beberapa draft yang Penulis 
pernah membaca, tidak tampak ada upaya untuk melakukan perbaikan atas UU 
PPPA, meskipun dalam beberapa kesempatan “penodaan agama” disebut akan 
diatur dalam RUU itu. RUU tersebut hingga tahun 2019 tidak measuk dalam daftar 
prioritas Prolegnas. Di luar itu, belum ada diskusi sama sekali mengenai revisi UU 
PPPA sebagaimana disarankan oleh putusan MK pada tahun 2010 dalam bagian 
Pandangan Mahkamah.

12	  Selain pandangan MK sebagaimana dikutip di atas, yang menghendaki UU 
PPPA untuk “memiliki unsur-unsur materil yang lebih diperjelas sehingga tidak 
menimbulkan kesalahan penafsiran dalam praktik”( (Putusan Mahkamah Konstitusi 
No.140/PUU-VII/2009, hal. 304), lihat juga concurring opinion Hakim Konstitusi 
Harjono yang, meskipun setuju untuk mempertahankan UU tersebut, namun 
mengakui bahwa “Dari aspek redaksional, rumusan Pasal 1 Undang-Undang a quo 
mengandung ketidakjelasan sehingga tidak memenuhi syarat bahwa perumusan 
undang-undang tindak pidana haruslah jelas (lex certa).” (hal. 311), sehingga 
diperlukan revisi. (312).



160

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Bagian kedua dari makalah ini akan menunjukkan betapa 
luasnya wilayah tafsir “penyimpangan” itu, kekuatan-kekuatan apa 
saja yang mempengaruhi suatu tafsir, dan bagaimana keluasan itu—
sejauh menyangkut kepentingan pembuatan kebijakan oleh negara—
perlu dibatasi agar tidak melampaui batas-batas konstitusionalitasnya.

Seberapa luas wilayah tafsir dan kekuatan-kekuatan 
apa yang mempengaruhinya?

Istilah “penyimpangan” memang membuka wilayah tafsir 
yang amat luas karena ia hanya dapat dipahami dalam hubungannya 
dengan “pokok-pokok suatu agama”, yang sulit mendapatkan tafsir 
objektif. Sejarah semua agama, tanpa kecuali, adalah sejarah adanya 
beragam penafsiran mengenai amat sangat banyak hal dalam agama 
itu. Dalam sejarah Islam, sebagai contoh, adanya beragam perbedaan 
penafsiran itu tidak hanya menyangkut masalah-masalah yang 
dianggap cabang, tapi bahkan juga yang dianggap “pokok” (seperti 
akidah). Tidak mengherankan jika sejarah perbedaan ini tidak hendak 
diakui oleh semua kelompok dalam agama tersebut, karena biasanya 
yang terjadi adalah klaim bahwa pandangan kelompok itulah yang 
dianggap (paling) benar. Nyatanya, apa yang (dianggap) benar di 
suatu tempat atau masa, amat bergantung pada kelompok dominan 
atau arus utama mana yang ada di tempat itu pada masa tertentu. 

Zaman Keemasan Islam memiliki banyak contoh mengenai 
bagaimana nasib kelompok tertentu berubah ketika penguasa 
berubah; contoh paling jelas mengenai ini adalah kelompok-
kelompok teologis (yang berbeda dalam “pokok-pokok agama”) 
seperti Asy’ariyah dan Mu’tazilah. Di satu masa Mu’tazilah berkuasa 
dan Asy’ariyah dipersekusi; di masa lain, hal sebaliknya terjadi.

Dengan kata lain, sulit kita menemukan suatu pandangan 
yang “objektif” mengenai apakah suatu aliran agama menyimpang, 



161

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

karena persoalan ini tidak sepenuhnya merupakan masalah 
perbedaan ajaran agama atau masalah teologis, tapi tidak kurang 
merupakan masalah politik dan sosiologis—bergantung pada konteks 
sosial di suatu tempat atau masa—yang menentukan kelompok 
mana yang dianggap “arus utama”. Di wilayah-wilayah Muslim yang 
berbeda konteks sosial-politiknya, kelompok-kelompok Muslim 
yang dominan berbeda pula. Kelompok yang kecil, yang memiliki 
pemahaman berbeda dari kelompok utama/dominan, di mana pun 
mereka berada, cenderung rentan untuk disebut telah melakukan 
penyimpangan. 

Ini sedikit banyak menjelaskan mengapa UU PPPA jauh lebih 
sering dipakai setelah tahun 1998 (dari hanya sekitar 10 sebelum 
1998, menjadi 75 kasus sesudahnya).13 Hampir semua kasus yang 
terkait UU PPPA diangkat ke pengadilan melalui tekanan atau bahkan 
mobilisasi politik oleh kelompok yang kuat (yang kerap mengklaim 
sebagai “arus utama”). Setekah 1998, kekuatan lebih terdistribusi, 
tidak terpusat secara formal pada negara, namun juga secara 
kultural dimiliki oleh organisasi atau otoritas ototitas keagamaan, 
dan terkadang melalui mobilisasi politik jalanan. Kekuatan-kekuatan 
inilah yang mendesakkan penggunaan UU PPPA dalam kasus-kasus 
tertentu.

Fakta bahwa Ahmadiyah sudah sekitar 90 tahun berada 
di Indonesia namun baru pada 2008 JAI mendapatkan SKB 
(berdasarkan pada legislasi yang telah ada sejak 1965) hanya bisa 
dijelaskan dengan merujuk pada kondisi sosial-politik Indonesia 
yang baru, pasca-1998, dan bukan pada analisis teologis mengenai 

13	  Zainal Abidin Bagir, Kerukunan dan Penodaan Agama: Alternatif Penyelesaian 
Masalah, Yogyakarta: Program Studi Agama dan Lintas Budaya, Universitas 
Gadjah Mada, 2018. (Dapat diunduh di: crcs.ugm.ac.id/news/11963/laporan-crcs-
penanganan-penodaan-agama.html)



162

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

ajaran Ahmadiyah. Tidak dapat dipungkiri, dalam sejarah panjang 
itu, Ahmadiyah kerap berselisih dan terlibat debat terbuka dengan 
kelompok-kelompok Islam lain; juga bahwa lembaga-lembaga 
keislaman arus utama menyatakan penyimpangannya. Namun baru 
di masa Pasca-1998 itulah bahasa hukum “penodaan agama” yang 
bersumber dari UU PPPA, dikenakan pada mereka. Di masa-masa 
awal dikeluarkannya UU itu, targetnya adalah kelompok yang sama 
sekali berbeda, yaitu utamanya kelompok-kelompok aliran kebatinan/
kepercayaan,14 sedangkan aliran-aliran dalam suatu agama tidak 
menjadi objek legislasinya. Pergeseran target UU itu adalah cerminan 
dari pergeseran situasi sosial-politik Indonesia (bukan pergeseran 
teologis, karena Ahmadiyah tidak berubah doktrin teologisnya dalam 
rentang waktu itu). Makalah ini tidak akan mendiskusikan pergeseran 
sosial-politik tersebut. Namun secara umum, tampak bahwa UU 
PPPA mengalami revitalisasi dalam hampir dua dasawarsa terakhir 
ini, terutama karena munculnya dinamika sosial-politik baru setelah 
demokratisasi yang bermula pada 1998.15  Pemahaman mengenai 
sentralnya konteks sosial-politik ini penting untuk memahami makna 
UU PPPA, khususnya frasa tentang “pokok-pokok agama” dan, sebagai 
ikutannya, tentang “penyimpangan”.

14	  Samsul Maarif, Pasang Surut Rekognisi Agama Leluhur dalam Politik Agama di 
Indonesia, Yogyakarta: CRCS – Universitas Gadjah Mada, 2017.

15	  Penulis membahas hal ini dalam Zainal Abidin Bagir, Kerukunan dan Penodaan 
Agama (2018), op.cit; lihat juga Zainal Abidin Bagir, “The Politics and Law of Religious 
Governance in Indonesia” dalam Robert W. Hefner ed. Routledge Handbook of 
Contemporary Indonesia, London: Routledge, 2018, 284-295. 



163

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Lalu, bagaimana suatu negara menentukan 
“penyimpangan”? 

Ada satu kalimat kunci, dalam Penjelasan UU PPPA yang 
menyebutkan ini: “Pokok-pokok ajaran agama dapat diketahui oleh 
Departemen Agama yang untuk itu mempunyai alat-alat/cara-cara 
untuk menyelidikinya.” Ini segera mengundang pertanyaan mengenai 
apakah negara dapat memasuki wilayah keberagamaan warga 
negaranya? 

Jelas, ini adalah debat panjang, yang tak akan diulangi di sini. 
Jika kita melihat prinsip yang dipegang pemerintah, sesungguhnya 
sudah tampak jelas posisinya. Dalam Buku Sosialisasi SKB tahun 
2008 tentang JAI (Balitbang Diklat Depag, Agustus 2008), tegas 
dikatakan bahwa dengan SKB tersebut, “pemerintah tidak sedang 
mengintervensi keyakinan masyarakat”. Ini penting digarisbawahi, 
karena terkadang masih dipertanyakan dan diperdebatkan. Posisi 
pemerintah sudah jelas. Pertanyaannya, apakah dengan SKB itu, 
pemerintah berhasil mempertahankan posisinya?16 

Dalam logika pemerintah, karena tak mau mengintervensi 
keyakinan masyarakat, penentuan penyimpangan itu ditempuh 
dengan beberapa cara. Pertama, memperhatikan pendapat lembaga 
keislaman, yang dalam praktiknya, biasanya ini berarti Majelis Ulama 
Indonesia (MUI). Penting diperhatikan bahwa, terlepas dari klaim 
bahwa ia merepresentasikan Muslim Indonesia, yang masih bisa 
dipertanyakan, MUI juga hidup dalam konteks sosial-politik yang 
terus berubah, bukan dalam vakum, dan karenanya mengalami 
perubahan karakter (misalnya, yang paling menonkol antara sebelum 
dan sesudah 1998), dan fatwa-fatwanya pun dikeluarkan tak terpisah 

16	  Sebagian dari tulisan dalam beberapa paragraf di bawah diambil dari laporan 
yang ditulis penulis dan diterbitkan dalam Laporan Kehidupan Beragama di Indonesia 
2008, Yogyakarta: Program Studi Agama dan Lintas Budaya, UGM, 2009, hal. 14-19.



164

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dari konteks ini.17 

Dari sisi pemerintah, meskipun tak secara langsung 
mengatakan suatu aliran keagamaan menyimpang atau tidak, 
sesungguhnya tindakan memilih lembaga mana yang dianggap 
mewakili suatu agama, sebetulnya itu sudah merupakan bentuk 
turut campur dalam kehidupan keagamaan komunitas penganutnya. 
Ini karena selalu ada pilihan untuk memilih lembaga yang dianggap 
mewakili, dan masing-masing lembaga mungkin memiliki pandangan 
yang tidak sepenuhnya sama. Apalagi persoalannya di sini bukanlah 
sekedar menentukan apakah suatu aliran menyimpang atau tidak, tapi 
ada banyak konsekuensi amat penting dari penentuan itu. Sementara 
setiap lembaga keagamaan tentu boleh-boleh saja mengeluarkan 
fatwa yang dianggapnya benar, ketika pemerintah menjalankan 
kebijakan berdasarkan fatwa itu, yang membawa konsekuensi 
pada pemenuhan atau pelanggaran hak-hak kelompok itu, maka 
tanggungjawab terpentingnya tetap ada di tangan pemerintah. Sekali 
lagi, pemerintah selalu memiliki pilihan, termasuk pilihan untuk 
menjadikan sebuah fatwa sebagai (dasar) kebijakan atau tidak. 

Kedua, satu cara menarik yang, setahu saya, baru sekali 
dilakukan, adalah dengan mengadakan pertemuan dengan kelompok 
yang dianggap menyimpang. Ini dilakukan dengan pihak Jemaat 
Ahmadiyah Indonesia (JAI) pada sekitar Desember 2007 – Januari 
2008. Selain JAI, pertemuan yang berlangsung beberapa putaran itu 
melibatkan beberapa tokoh Muslim di luar Ahmadiyah. Pertemuan 
itu menghasilkan 12 butir penjelasan Pengurus Besar Ahmadiyah 
tentang keyakinan mereka untuk menunjukkan bahwa Ahmadiyah 

17	  Lihat beberapa kajian M. Nur Ichwan, dosen UIN Yogyakarta yang banyak 
mengakaji mengenai MUI, misalnya dalam “Toward A Puritanical Moderate Islam: 
The Majelis Ulama Indonesia and the Politics of Religious Orthodoxy”, dalam 
Martin van Bruinessen, ed. Contemporary Developments in islam - Explaining The 
“Conservative Turn”, Singapore: ISEAS, 2013, 60-104.



165

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

tidak menyimpang. Langkah berikutnya adalah dilakukannya 
pemantauan oleh Kemenag selama tiga bulan (Februari-April 2008) 
di 33 kabupaten. Pemantauan itu, yang dilakukan dengan kunjungan 
lapangan ke beberapa daerah dan kajian tafsir al-Qur’an Ahmadiyah, 
memberikan hasil yang kemudian dipakai Bakor Pakem sebagai dasar 
rekomendasi peringatan keras kepada JAI pada April 2008.  

Dalam banyak butir penjelasan, termasuk yang sangat 
prinsipil menyangkut syahadat Ahmadiyah, kitab suci mereka, tak 
mengkafirkan non-Ahmadi, dan hubungan sosial dengan Muslim 
non-Ahmadi, ditemukan bahwa warga JAI tidak berbeda dari arus 
utama Muslim. Yang jadi masalah akhirnya adalah beberapa butir 
(nomer 2 dan 3) terkait konsep kenabian menurut Ahmadiyah. Di sini 
pun, mereka jelas mengakui Nabi Muhammad; ketika Mirza Ghulam 
Ahmad disebut sebagai “nabi”, itu dijelaskan dengan mengatakan 
bahwa “nabi” di situ dipandang berbeda, bukan pembawa syari’at, 
tapi justru tunduk pada syariat Rasulullah Muhammad. Penjelasan 
ini bisa terus diperdebatkan. Tapi setidaknya sudah cukup untuk 
mengatakan bahwa ini adalah soal penafsiran, yang bisa keliru bisa 
benar, bisa buruk bisa baik. Dan biasanya penafsiran, apalagi dalam 
hal teologis seperti ini, tak bisa diputuskan segera. Dari satu sisi, 
bisa jadi ini bahkan hanya soal semantik. Persoalannya salah-benar 
teologis berbeda dengan salah-benar kriminal, yang tidak terlalu bisa 
mengakomodasi wilayah abu-abu.

Ruang antara hitam dan putih yang menyangkut perbedaan 
semantik dan tafsir itu pada akhirnya mesti dipotong oleh kalimat 
tegas rekomendasi Bakor Pakem (April 2008) bahwa, setelah 
memberi kesempatan dan melakukan pemantauan selama 3 bulan, 
ternyata JAI “tidak melaksanakan 12 butir tersebut secara konsisten 
dan bertanggungjawab”. Melihat hasil pemantauan Kemenag 
yang sebetulnya tidak tegas, pernyataan Bakor Pakem sebetulnya 
cukup mengejutkan—seakan-akan hasil penelitian itu tidak 



166

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dipertimbangkan. Lebih jauh, kita bisa bertanya, apa sesungguhnya 
maksud 12 butir penjelasan itu? Adakah andaian bahwa dalam 
masa 3 bulan “pemantauan” itu JAI dituntut mengubah keyakinan 
keagamaannya? Meski terdengar berlebihan—bahwa pemerintah 
menuntut reposisi teologis dari warganya dalam waktu 3 bulan—bisa 
jadi itu yang dibayangkan badan di bawah Kejaksaan Agung ini. 

Proses tersebut dipaparkan dengan agak terinci untuk 
menunjukkan bahwa upaya menghakimi penyimpangan teologis atau 
praktik mau tidak mau pasti menjadi persoalan yang rumit, kompleks 
dan tidak konklusif—kecuali dalam kasus-kasus ekstrem. Lebih jauh, 
meskipun pemerintah mengklaim tidak mau mengintervensi keyakinan 
masyarakat, dalam kenyataannya hal itu, secara langsung atau tidak, 
sulit dihindari, dan karenanya dibutuhkan kehati-hatian yang amat 
tinggi. Apa yang disampaikan secara umum (dan sebetulnya, kabur) 
dalam Penjelasan UU PPPA, bahwa Kementerian Agama memiliki 
“alat-alat/cara-cara untuk menyelidiki” penyimpangan, membuka 
ruang yang amat luas. Perlu ditegaskan di sini bahwa ini bukanlah soal 
praktik atau implementasi UU, tapi kekaburan itu sudah ada inheren 
sejak dalam UU-nya, dan inheren ada dalam persoalan yang ingin 
diatur (yaitu tentang pokok-pokok agama. Dan, harus diakui, jika mau 
adil, ketidak-konklusifan itu tampaknya mustahil diatasi. 

Sementara perbedaan internal agama bisa dan perlu 
berlangsung terus, telah dan akan terus terjadi (bahkan mungkin 
akan memperkaya dan menjadi rahmat), penghukuman oleh negara 
membawa konsekuensi yang jauh berbeda dan lebih luas. Setiap 
kelompok yang terdampak legislasi ini, maka bukan hanya hak 
keberagamaannya yang terdampak, tapi sudah pasti—sebagaimana 
itunjukkan dalam banyak berita media, penelitian-penelitian, 
termasuk juga yang didiskusikan di ruang ini oleh pemohon dan 
beberapa ahli lain—pasti hak-hak sipil, politik, dan ekonominya akan 
terpengaruh juga. 



167

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Setiap kelompok agama, seperti MUI atau lainnya jelas 
memiliki hak untuk menyatakan kelompok agama lain telah 
menyimpang; lebih jauh, sebagai bagian dari asosiasi warga, wajar 
jika ia berusaha mempengaruhi kebijakan negara. Persoalannya 
berbeda dengan negara. Sejauh menyangkut penghukuman oleh 
negara, wilayah luas tafsir tentang “penyimpangan” dalam UU PPPA 
(yang membawa sanksi legal) mesti dibatasi agar tidak melanggar 
hak-hak kelompok lain. Usulan tafsir konstitusional dalam bentuk 
putusan “(tidak)konstitusional bersyarat” adalah satu cara membuat 
pagar-pagar konstitutionalitas tersebut. 

Ini bukanlah meminta MK untuk masuk dalam wilayah 
teologis. Tapi memberi pagar-pagar konstitusional dalam ruang 
tafsir keagamaan yang amat luas—sejauh ia dipertimbangkan 
sebagai dasar pengambilan kebijakan negara. Tujuannya adalah 
memastikan bahwa keputusan apapun yang diambil atas dasar UU 
ini tidak bertentangan dengan Konstitusi, dalam hal ini hak-hak sipil, 
politik dan ekonomi kelompok-kelompok yang potensial terdampak 
UU itu.

Kesimpulan

Dua argumen utama yang diajukan di atas adalah: 

1)	 MK dapat memberikan penafsiran bersyarat atas konstitusionalitas 
UU PPPA, karena secara substansial UU tersebut belum 
sempurna dan memang dapat diperbaiki. Argumennya adalah 
penelitian mengenai karakter UU PPPA itu sendiri maupun 
dalam perbandingan dengan UU serupa di 70 negara lain; juga 
sebagaimana diakui MK sendiri pada Putusan tahun 2010. Dari sisi 
formil, MK sendiri memiliki kewenangan untuk itu, persis untuk 
tujuan yang diharapkan oleh pemohonan ini: untuk memperbaiki 
keadaan, sementara suatu UU yang memiliki konsekuensi negatif 



168

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

tidak bisa dibatalkan atau belum diubah (dan tampaknya masih 
akan demikian untuk waktu yang lama) oleh legislator.

2)	 MK perlu memberikan penafsiran (tidak)konstitusional bersyarat, 
karena luasnya wilayah tafsir agama mengenai “pokok-pokok 
agama”, banyaknya faktor yang mempengaruhi tafsir keagamaan, 
dan seriusnya konsekuensi penilaian itu (oleh negara, sebagaimana 
dimandatkan oleh UU PPPA), melampaui urusan keyakinan 
keagamaan. Ini bukanlah pembatasan atas hak kelompok-
kelompok agama tertentu yang ingin menjaga agamanya, karena 
hak mereka untuk itu tidak dikurangi sama sekali. Tapi merupakan 
pembatasan tafsir negara agar tidak melanggar hak-hak warga 
negara yang menjadi bagian dari kelompok yang dihakimi. 
Usulan tafsir konstitusional dalam bentuk putusan “(tidak)
konstitusional bersyarat” adalah suatu cara membuat pagar-
pagar konstitutionalitas tersebut atas tafsir keagamaan—sejauh ia 
dipertimbangkan sebagai dasar pengambilan kebijakan negara. 
Tujuannya adalah memastikan bahwa keputusan apapun yang 
diambil atas dasar UU ini tidak bertentangan dengan Konstitusi, 
termasuk hak-hak sipil, politik dan ekonomi kelompok-kelompok 
yang potensial terdampak.

UU PPPA ini telah dua kali diajukan ke MK, yang berpandangan tak 
dapat membatalkannya, meskipun ada banyak catatan serius. Dan 
sebagai akibatnya, situasi buruk yang menimpa individu-individu atau 
kelompok-kelompok tertentu—yang paling tidak sebagiannya telah 
diakui MK dalam kedua putusan sebelumnya—tidak berubah, bahkan 
mungkin memburuk! Pada saat ini, hal minimal yang bisa dilakukan 
MK untuk memperbaiki keadaaan adalah suatu “jalan tengah” yang 
sebetulnya sudah pernah dipertimbangkan MK juga, tetapi sayangnya 
tidak menjadi bagian dari Amar Putusan. Usulan pemohon adalah 
satu bentuk jalan tengah itu: pemberian syarat konstitusionalitas. 
Benar bahwa keputusan seperti itu belum akan menyelesaikan semua 



169

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

masalah yang muncul akibat adanya kekaburan dan ketidakpastian 
yang inheren ada dalam UU PPPA, namun sudah akan memperbaiki 
keadaan secara cukup signifikan dan merupakan satu langkah lebih 
maju dari MK, untuk memenuhi upaya menemukan “jalan tengah”.



170

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Biodata Penulis 

Nama	 :	 Zainal Abidin Bagir, Ph.D

Pekerjaan	 : Director, Center for Religious and Cross-cultural 
Studies (CRCS)

Pendidikan	 :

2005,	 PhD. Program, Indiana University, Bloomington, IN, USA

1994,	 M.A. Program, International Institute of Islamic Thought and 
Civilization, International Islamic University, Kuala Lumpur, 
Malaysia

1991,	 B.Sc Program, Dept. of Mathematics, Bandung Institute of 
Technology, Indonesia

Publikasi	 :

•	 Kerukunan dan Penodaan Agama: Alternatif Penyelesaian 
Masalah, Yogyakarta: Program Studi Agama dan Lintas Budaya, 
Universitas Gadjah Mada, 2018. (Dapat diunduh di: crcs.ugm.
ac.id/news/11963/laporan-crcs-penanganan-penodaan-agama.
html) 

•	 Kebebasan, Toleransi dan Terorisme: Riset dan Kebijakan Agama 
di Indonesia (Freedom, Tolerance and Terrorism: Research and 
Policy on Religion in Indonesia), PUSAD Paramadina, 2017 (Co-
editor with Ihsan Ali-Fauzi and Irsyad Rafsadi)

•	 Aspirations for Modernity and Prosperity: Symbols and 
Sources Behind Pentecostal/Charismatic Growth in Indonesia, 
Australasian Theological Forum Press, Forthcoming (December 
2014) (Co-editor with Christine Gudorf and Marthen Tahun; 
contributing one chapter: “Pentecostal-Muslim Relations in 



171

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Indonesia: Indifference, Potentials for Conflict , and Prospects 
for Harmony”)

•	 “The Politics and Law of Religious Governance in Indonesia”, in 
Robert W. Hefner ed. Routledge Companion to Contemporary 
Indonesia, Routledge, 2018

•	 “Kajian tentang Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan dan 
Implikasinya untuk Kebijakan” dalam Ihsan Ali-Fauzi, Zainal 
A Bagir, dan Irsyad Rafsadi, eds.   Kebebasan, Toleransi dan 
Terorisme: Riset dan Kebijakan Agama di Indonesia PUSAD 
Paramadina, 2017 

•	 “Islam and Ecology: Norms and Practices”, in Mary Evelyn 
Tucker, John Grim, and Willis Jenkins, eds., Routledge Handbook 
of Religion and Ecology, Routledge, 2017. 

•	 “Pengelolaan Keragaman Pada Masa Reformasi:Antara 
Kebebasan, Kerukunan, dan Keadilan” dalam Proceeding 
Seminar Kebudayaan Nasional, 2015, Kementerian Pendidikan 
dan Kebudayaan, 2016.

•	 “Study on Freedom of Thought, Conscience and Religion – 
Indonesia”, in Jaclyn Neo, ed., Keeping the Faith: A Study of 
Religious Freedom in ASEAN Countries (Forthcoming, January 
2015) ISBN: 9786021798621

•	 “Christianity and Religious Freedom in Indonesia Since 
1998: Plurality and Coexistence in an Age of Revival and 
Democratization” (co-authored with Robert W. Hefner), in Allen 
D. Hertzke and Timothy S. Shah, eds., Christianity and Religious 
Freedom, (Christianity and Freedom Project, Georgetown 
University, to be published in an edited volume in 2014)

•	 “Reading the Many Faces of Indonesian Islam” (Membaca 
Beragam Wajah Islam Indonesia), Introduction to the Indonesian 
translation of Martin van Bruinessen, ed., Contemporary 
Developments in Indonesian Islam: Explaining the “Conservative 



172

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Turn” (Singapore: ISEAS, 2013) (Mizan, 2014)

•	 “The Relation between Science and Religion in the Pluralistic 
Landscape of Today’s World”, Zygon, Journal of Religion and 
Science,  Vol. 50, No. 2 June 2015. (pp. 403-417).

•	 “The Importance of Religion and Ecology in Indonesia”, 
Worldviews vol. 19 (2015) 99–102

•	 “Advocacy for Religious Freedom in Democratizing Indonesia”, 
The Review of Faith and International Affairs, v. 12 no. 4 
(December, 2014)

•	 “Defamation of Religion Law in Post-Reformasi Indonesia: Is 
Revision Possible?”, Australian Jounral of Asian Law, 2013, Vol 
13 No 2, Article 3: 1-16 

•	 “Combating Intolerance Resolution and the Prospect to Revise 
Defamation of Religion Regulations”, Human Rights Research 
[2014] HRR 9: 9 (accessed at http://www.victoria.ac.nz/law/
centres/nzcpl/publications/human-rights-research-journal/
previous-issues/volume-nine,-2014). 

•	 “Practice and the Agenda of “Islam and Science”. Zygon, Jurnal 
Religion and Science,  Vol. 47, No. 2 June 2012. (pp. 354-366)



173

13.	 Dalam Pengujian Materi UU
	 Nomor 1/PNPS/1965 Tentang Pencegahan, 
	 Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama
 	 Terhadap UUD 1945

Oleh : Zainal Arifin Mochtar

PENDAHULUAN

Dalam permohonan pengujian materi Undang-Undang 
Nomor 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan, Penyalahgunaan dan/atau 
Penodaan Agama—selanjutnya ditulis UU Nomor 1/PNPS/1965—jo 
Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1969 tentang Pernyataan Berbagai 
Penetapan Presiden dan Peraturan Presiden sebagai Undang-
Undang—selanjutnya ditulis UU Nomor 5 Tahun 1969—mendalilkan 
bahwa kedua Undang-Undang tersebut melanggar UUD 1945. 
Ketentuan yang dianggap bertentangan dengan UUD 1945 adalah 
Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 UU Nomor 1/PNPS/1965.

Ketentuan yang diatur dalam Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 UU 
Nomor 1/PNPS/1965 berlawanan dengan hak asasi manusia setiap 
orang untuk menjalankan ibadah dan agamanya sebagaimana diatur 
dalam Pasal 28E ayat (1), ayat (2), dan ayat (3) serta dalam Pasal 29 
ayat (2) UUD 1945. Di samping itu, UUD 1945 juga mengamanatkan 
kepada negara agar memberi jaminan kepada setiap orang dalam 
menjalankan agamanya sebagaimana diatur dalam Pasal 28I ayat (1) 
dan ayat (2) UUD 1945.

Sebelum ahli menyampaikan pendapatnya, terlebih dahulu 
ahli akan memberikan penjelasan tentang otoritas konstitusi dan 
agama—yang dijelaskan secara berbeda dan tidak saling terkait.



174

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

OTORITAS KONSTITUSI DAN AGAMA 

Konstitusi memiliki otoritas hukum tertinggi karena disusun 
oleh badan perwakilan yang mendapatkan mandat dari rakyat.1 
Isi konstitusi dirangkum dari keinginan dan kepentingan rakyat. 
Selain otoritas hukum yang diklaim melekat pada sifat konstitusi 
yang memaksa setiap penyelenggara kekuasaan berada di bawah 
dan mematuhinya, konstitusi juga memiliki otoritas moral di mana 
pemerintah harus tunduk pada konstitusi dalam keadaan di mana 
dan kapan saja.2

 Supremasi atau superioritas konstitusi berlaku tidak hanya 
bagi rakyat yang secara langsung diatur agar tunduk ke konsitusi—
sebagaimana pula setiap kepentingan dan keinginan rakyat itu 
yang ingin dimasukkan dalam konstitusi, melainkan juga berlaku 
untuk penguasa dan pembentuk konsitusi itu sendiri.3 Kekuasaan 
penyelenggara negara (legislatif, eksekutif yudikatif, dan cabang 
kekuasaan lainnya) serta majelis pembentuk konstitusi wajib tunduk 
pada konstitusi tatkala konstitusi tersebut diberlakukan.

Konstitusi yang berderajat tinggi berada di atas peraturan 
perundang-undangan lainnya dan menjadi sumber hukum bagi 
pembentukan peraturan perundang-undangan di bawahnya. Derajat 
tinggi konstitusi ini juga ditunjukkan dengan prosedur pembentukan 
maupun perubahannya yang berbeda dengan jenis peraturan 
perundang-undangan lainnya. Derajat tinggi konsitusi dapat pula 
dilihat dari isi atau materinya serta pejabat pembentuknya yang 
berbeda dengan pejabat pembentuk jenis peraturan perundang-

1	  K.C. Wheare, Juni 2003, Konsitusi-Konstitusi Modern (terjemahan dari Modern 
Constitutions), Pustaka Eureka: Surabaya, hlm 81.

2	  Ibid., hlm 100-101.

3	  Dahlan Thaib, dkk, Cetakan keempat 2004, Teori dan Hukum Konstitusi, 
Penerbit Raja Grafindo Persada: Jakarta, hlm 62.



175

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

undangan lainnya.4  Konstitusi dibentuk oleh badan yang mendapatkan 
mandat langsung—maupun tak langsung yang tergantung pada 
proses pemilihannya—dari rakyat.

Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2011 tentang Pembentukan 
Peraturan Perundang-undangan—selanjutnya ditulis UU Nomor 12 
Tahun 2011—mengakui derajat tinggi konstitusi tersebut. Pasal 7 
ayat (1) UU Nomor 12 Tahun 2011 menyatakan hierarki peraturan 
perundang-undangan sebagai berikut:

1.	 Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945;

2.	 Ketetapan Majelis Permusyawaratan Rakyat;

3.	 Undang-Undang/Peraturan Pemerintah Pengganti Undang-
Undang;

4.	 Peraturan Pemerintah;

5.	 Peraturan Presiden;

6.	 Peraturan Daerah Provinsi; dan

7.	 Peraturan Daerah Kabupaten/Kota.

Kekuatan hukum dari setiap peraturan perundang-undangan 
di atas mengikuti hierarkinya.5  Hierarki ini juga mewajibkan setiap 
pembentukan peraturan perundang-undangan harus memperhatikan 
asas pembentukannya, yang salah satunya adalah asas kesesuaian 
antara jenis, hierarki, dan materi muatan.6

4	  Sri Soemantri Martosoewignjo, Cetakan pertama 2016, Konstitusi Indonesia: 
Prosedur dan Sistem Perubahannya Sebelum dan Sesudah UUD 1945 Perubahan, PT 
Remaja Rosda Karya: Bandung, hlm 59.

5	  Pasal 7 ayat (2) UU Nomor 12 Tahun 2011.

6	  Pasal 5 huruf c UU Nomor 12 Tahun 2011. Asas kesesuaian antara jenis, hierarki, 
dan materi muatan diartikan bahwa dalam pembentukan peraturan perundang-
undangan harus memperhatikan materi muatan yang tepat sesuai dengan jenis dan 



176

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Di Indonesia, Konstitusi mengatur agama ke dalam Bab XI 
Pasal 29 ayat (1) dan ayat (2) UUD 1945. Jaminan kemerdekaan yang 
diberikan negara ke setiap penduduk untuk memeluk sebuah agama 
dan menjalankan ibadah agama itu diatur lebih khusus ke dalam 
Pasal 29 ayat (`2) UUD 1945. Sedangkan hak untuk beragama juga 
diatur dalam UUD 1945 Pasal 28I ayat (1) bersamaan dengan hak 
untuk hidup, hak untuk tidak disiksa, hak kemerdekaan pikiran dan 
hati nurani, hak untuk tidak diperbudak, hak untuk diakui sebagai 
pribadi di depan hukum, dan hak untuk tidak dituntut dengan dasar 
hukum yang berlaku surut. Hak beragama menjadi hak yang tidak 
dapat dikurangi dalam keadaan apapun (non-derogable right).

Konstitusi juga menyatakan setiap orang bebas memeluk 
agama dan beribadat menurut agamanya sebagaimana diatur 
dalam Pasal 28E ayat (1) UUD 1945. Seperti halnya penganut agama, 
penganut aliran kepercayaan juga diberikan hak dan kebebasan 
untuk menjalankannya seperti disebutkan dalam Pasal 28E ayat (2) 
UUD 1945.

Selanjutnya, pengaturan tentang hak beragama dirumuskan 
dalam peraturan perundang-undangan yang lebih rendah. Pasal 4 
Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia—
selanjutnya ditulis UU Nomor 39 Tahun 1999—menyatakan dengan 
tegas sebagai berikut, “Hak untuk hidup, hak untuk tidak disiksa, hak 
kebebasan pribadi, pikiran dan hati nurani, hak beragama, hak untuk 
tidak diperbudak, hak untuk diakui sebagai pribadi dan persamaan di 
hadapan hukum, dan hak untuk tidak dituntut atas dasar hukum yang 
berlaku surut adalah hak asasi manusia yang tidak dapat dikurangi 
dalam keadaan apapun dan oleh siapapun.”

hierarki peraturan perundang-undangan.



177

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Pengakuan tentang hak beragama tidak hanya dirumuskan 
dalam hukum nasional (UUD 1945 dan UU Nomor 39 Tahun 1999), 
tetapi juga diakui secara universal. Konferensi Hak Asasi Manusia 
sedunia di Wina pada 1993 menegaskan kembali kesatuan normatif 
tentang hak asasi manusia. Sebagian pernyataan yang dihasilkan 
dalam Konvensi Wina 1993 berbunyi, “...Semua hak asasi manusia 
adalah universal, tidak dapat dibagi, saling bergantung dan saling 
berkait...”7  Hak beragama, yang juga menjadi bagian dari hak 
asasi manusia universal, oleh karenanya tidak dapat dibagi, saling 
bergantung dan saling berkait.

ANALISIS

Ketentuan dari UU Nomor 1/PNPS/1965 yang dimohonkan 
pengujian materi adalah Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 yang menjadi 
dasar pembentukan Surat Keputusan Bersama Menteri Agama, Jaksa 
Agung, dan Menteri Dalam Negeri Nomor 3 Tahun 2008; Nomor 
KEP-033/A/JA/6/2008; Nomor 199 Tahun 2008 tentang Peringatan 
dan Perintah Kepada Penganut, Anggota, dan/atau Anggota 
Pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia (JAI), dan Warga Masyarakat. 
Selengkapnya, pasal-pasal tersebut berbunyi, sebagai berikut:

Pasal 1

Setiap orang dilarang dengan sengaja di muka umum 
menceritakan, menganjurkan atau mengusahakan dukungan 
umum, untuk melakukan penafsiran tentang sesuatu agama 
yang dianut di Indonesia atau melakukan kegiatan-kegiatan 
keagamaan yang menyerupai kegiatan-kegiatan keagamaan 

7	  Martin Scheinin, Tanggung Jawab Negara, Good Governance dan Hak 
Asasi Manusia yang Tidak Dapat Dibagi, dalam Hans-Otto Sano dan Gudmundur 
Alfredsson, 2003, Hak Asasi Manusia dan Good Governance (terj), Brill Academic 
Publishers, hlm 29.



178

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dari agama itu, penafsiran dan kegiatan mana menyimpang 
dari pokok-pokok ajaran agama itu.

Pasal 2

(1)	 Barang siapa melangar ketentuan tersebut dalam 
Pasal 1 diberi perintah dan peringatan keras untuk 
menghentikan perbuatannya itu di dalam suatu 
keputusan bersama Menteri Agama, Menteri/Jaksa 
Agung dan Menteri Dalam Negeri.

(2)	 Apabila pelanggaran tersebut dalam ayat (1) dilakukan 
oleh organisasi atau sesuatu aliran kepercayaan, maka 
Presiden Republik Indonesia dapat membubarkan 
organisasi itu dan menyatakan organisasi atau aliran 
tersebut sebagai suatu organisasi/aliran terlarang, 
satu dan lain setelah Presiden mendapat pertimbangan 
dari Menteri Agama, Menteri/Jaksa Agung dan Menteri 
Dalam Negeri.

Pasal 3

	 Apabila, setelah dilakuan tindakan oleh Menteri Agama 
bersama-sama Menteri/Jaksa Agung dan Menteri Dalam 
Negeri atau oleh Presiden Republik Indonesia menurut 
ketentuan dalam Pasal 2 terhadap orang, organisasi atau 
aliran kepercayaan, mereka masih terus melanggar ketentuan 
dalam Pasal 1, maka orang, penganut, anggota dan/atau 
anggota pengurus organisasi yang bersangkutan dari aliran itu 
dipidana dengan pidana penjara selama-lamanya lima tahun.

Ketentuan yang terkandung dalam Pasal 1, Pasal 2, dan 
Pasal 3 UU Nomor 1/PNPS/1965 jelas sangat bertentangan dengan 
Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia, UUD 1945, dan UU Nomor 



179

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

39 Tahun 1999. Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia menyatakan 
setiap hak asasi manusia tidak dapat dibagi atau dikurangi. 

Konstitusi mengatur setiap orang memiliki hak untuk 
beragama (Pasal 28I UUD 1945), serta beribadat menurut agamanya 
itu (Pasal 28E ayat (1) UUD 1945), dan negara wajib menjamin hak 
untuk beragama dan menjalankan agamanya tersebut (Pasal 29 
ayat (2) UUD 1945). Pasal 4 UU Nomor 39 Tahun 1999 juga menjadi 
dasar bagi setiap orang untuk beragama dan menjalankan agamanya 
tersebut yang tidak dapat dicabut dalam kondisi/keadaan apapun 
atau oleh siapapun.

Dengan pendekatan otoritas konstitusi, derajat konstitusi, 
serta daya ikat konstitusi, maka UU Nomor 1/PNPS/1965, khususnya 
ketentuan yang tercantum dalam Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 dimana 
mengatur pencabutan hak beragama, jelas bertentangan dengan 
konstitusi. Otoritas kontitusi memaksa UU Nomor 1/PNPS/1965 
tunduk pada perintah UUD 1945. Derajat tinggi/suprioritas konstitusi 
membuat UU Nomor 1/PNPS/1965 secara sukarela menempatkan 
diri harus sama dengan konstitusi sehingga rumusan yang tercantum 
dalam Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 UU Nomor 1/PNPS/1965 terhapus. 
Daya ikat konstitusi membuat UU Nomor 1/PNPS/1965 khususnya di 
dalam Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 menjadi tidak berlaku.

Apalagi, produk hukum yang menjadi dasar pemberian 
peringatan adalah suatu keputusan administrasi negara, dapat 
juga dibaca sebagai keputusan tata usaha negara. Termasuk ketika 
memutuskan untuk melakukan pelarangan, juga dalam suatu 
keputusan tata usaha negara. Ini menjadi sangat berbahaya karna 
sangat mungkin menjadi bias kekuasaan rezim pemerintah. Dalam hal 
ini, keputusan hanya diambil di dalam rezim pemerintah, di bawah 
kuasa Presiden dengan  pembantunya. Makanya, dalam level tertinggi 
sesuatu yang dijaminkan di konstitusi, seharusnya pencabutannya 



180

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

tidak dalam level keputusan administrasi negara semata. Melainkan 
melalui keputusan pengadilan yang memiliki kekuatan hukum 
mengikat sebagai forum tertinggi kekuasaan kehakiman yang dapat 
memerintahkan pencabutan hak azasi manusia dalam level tertentu. 
Menjadi sangat tidak tepat tatkala pencabutan hak hanya dilakukan 
dalam level putusan administrasi pemerintahan. 

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis di atas, maka UU Nomor 1/PNPS/1965, 
khususnya ketentuan dalam Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 wajib 
dinyatakan bertentangan dengan konstitusi dan tidak berlaku dengan 
alasan:

1.	 Hak beragama tidak dapat dibagi atau dikurang dalam keadaan 
apapun dan oleh siapapun;

2.	 Setiap orang memiliki hak untuk beragama dan menjalankan 
agamanya tersebut; dan

3.	 Negara wajib menjamin pelaksanaan hak beragama tersebut.

4.	 Pencabutan hak tidak seharusnya menggunakan keputusan 
administrasi negara semata, tetapi harus melalui putusan 
pengadilan yang berkekuatan hukum tetap.



181

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis 

Nama	 : Zainal Arifin Mochtar

Pekerjaan	 : Dosen Hukum Tata Negara UGM

Pendidikan	 :

S-3,	 Ilmu Hukum, Universitas Gadjah Mada Yogyakarta.

S-2,	 Ilmu Hukum, Universitas Northwestern, Chicago, USA.

S-1,	 Ilmu Hukum, Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta.

Publikasi	 :

2016, 	 “Lembaga Negara Independen”, Rajawali Pers.

2008, 	 Kordinator Penulis, “Panduan KKN Tematik Pemantauan 
Peradilan”, Pusat Kajian Anti Korupsi – Open Society Institute.

2007, 	 (Kontributor Kata Pengantar), Meretas Asa Dari Hakim Agung 
Baru 2007, ICW, Jakarta.

2007, 	 (Editor), Suara Untuk Eksistensi Negara Kepulauan : Catatan 
Atas RUU Kementrian Negara”, DFW Press, Jakarta.

2006, 	 (Thesis): The Dusk of Human Rights (The threat of Privatization 
for Economic and Social Rights in Indonesia)

2005, 	 (Editor) Laica Marzuki, “Berjalan-Jalan di Sistem Hukum 
Indonesia”, Konpres, Jakarta.

2005,	 (Editor), Jimly Ashiddiqie, “Konstitusi dan Konstitusionalisme 
Indonesia”, Edisi Revisi, Konpres, Jakarta.

2005,	 (Editor) Ismail Suny, “Jejak Hukum Islam di Sistem Hukum 
Indonesia”, Konpres, Jakarta.

2005,	 (Penulis Kontributor), “Lembaga Negara dan Sengketa 
Kewenangan Antar Lembaga Negara”, Konsorsium Reformasi 
Hukum Nasional (KRHN), Jakarta.



182

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

2004,	 (Editor) Jimly Ashshiddie, “Serpihan Pemikiran tentang Tata 
Negara, Media dan HAM”, Konpres, Jakarta.

2004,	 (Editor), Kumpulan Tulisan, “Setahun Menjaga Konstitusi”, 
Konpres, Jakarta 

Penulis, Buku Biografi “Mochtar Husein: Menggores Sejarah Dengan 
Dakwah”, Media Lintas Batas, Yogyakarta

2002,	 (Penyunting dan Editor), “Pandangan Islam Terhadap 
Permasalahan Sosial”, Mochtar Husein, UII Press, Yogyakarta.

2002,	 (Penyunting dan Editor Buku), “Etika Islam, Meneladani 
Perilaku Rasulullah”, Mochtar Husein, UII Press, Yogyakarta.

2002,	 (Editor Buku), “Islam Kiri, Melawan Kapitalisme Modal Dari 
Wacana Menuju Gerakan”, Eko Prasetyo, Pustaka Pelajar, 
Yogyakarta.

2001,	 (Editor Buku), “Islam itu Indah”, Mochtar Husein, Pustaka 
Pelajar, Yogyakarta.



183

14.	 Melacak Keislaman Ahmadiyah

Oleh : Zuhairi Misrawi

Yang Mulia Ketua Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi

Yang Mulia Anggota Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi

Sidang Mahkamah Konstitusi yang berhagia

Assalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh

Salam sejahtera untuk kita semua

Om Swastiastu

Namo Buddhaya

Pertama-tama perkenankan saya mengingatkan kita semua, 
bahwa kita adalah negara dan bangsa yang beragam, baik dari segi 
etnis, agama, maupun bahasa. Di setiap sudut dan tempat, kita akan 
merasakan betapa indahnya kebhinnekaan. Saya kira di ruangan ini 
saja kita bisa merasakan indahnya kebhinnekaan. Kita bisa duduk 
bersama dan bercengkrema dalam suasana batin yang damai, 
meskipun kita berbeda suku, agama, dan keyakinan.

Saya lahir dan besar dari tradisi Nahdlatul Ulama, tetapi saya 
bersahabat dengan teman-teman dari Ahmadiyah, Muhammadiyah, 
Syiah, bahkan umat dari agama-agama lain, seperti Kristen, Katolik, 
Hindu, Budha, Konghucu, dan lain-lain. Saya menyadari betul 
perbedaan paham dan pemikiran dengan mereka, tetapi saya 
menganggap mereka sebagai saudara sebangsa dan sesama makhluk 
Tuhan. Imam Ali bin Abu Thalib menyatakan, jika kamu tidak bersaudara 
dalam agama, maka kamu bersaudara sesama ciptaan Tuhan.



184

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Saya memandang, bahwa kita beruntung sekali para nenek 
moyang dan para pendiri bangsa mewarisi nilai, prinsip, dan filosofi 
yang sangat berharga bagi keutuhan dan kebersamaan kita. Bhinneka 
Tunggal Ika merupakan semboyan yang terasa betul manfaatnya 
akhir-akhir ini, bahkan saya kira akan bermanfaat sepanjang masa. 
Artinya, kita ditakdirkan oleh Tuhan Yang Maha Kuasa untuk menjadi 
bangsa dan negeri yang plural. Tapi itu saja tidak cukup, kita 
diamanatkan untuk bersatu-padu membangun negeri. Jangan ada 
salah satu kelompok yang kita perlakukan secara diskriminatif hanya 
karena pahamnya berbeda dengan kita.

Para pendiri bangsa kita telah melahirkan Pancasila sebagai 
dasar negara kita. Setiap sila dalam Pancasila, Ketuhanan Yang Maha 
Esa, Kemanusiaan Yang Adil dan Beradab, Persatuan Indonesia, 
Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaa dalam 
permusyawaratan/perwakilan, dan keadilanan sosial bagi seluruh 
rakyat Indonesia, merupakan satu kesatuan yang utuh. Bung Karno 
menyatakan, bahwa esensi Pancasila adalah gotong-royong. Esensi 
gotong-royong adalah sikap saling bahu-membahu, bersama-sama 
membangun negeri tercinta ini untuk mewujudkan keadilan dan 
kesejahteraan bagi semua warga.

Bung Karno dalam Pidato 1 Juni 1945 menegaskan, bahwa 
dimensi ketuhanan di dalam Pancasila adalah ketuhanan yang 
berkebudayaan. Yaitu, ketika setiap warga dan umat penganut agama-
agama saling menghormati dan saling menghargai satu dengan yang 
lainnya, tidak egois dan tidak pula fanatis.

Maka dari itu, kita beruntung sekali konstitusi secara eksplisit 
di dalam pembukaan Undang-Undang Dasar tahun 1945 menegaskan 
bahwa kita akan membentuk suatu Pemerintah Negara Indonesia 
yang melindungi segenap bangsa Indonesia dan seluruh tumpah 
darah Indonesia. Komitmen tersebut diperjelas di dalam Pasal 28 



185

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Undang-Undang Dasar Tahun 1945 yang secara rinci menjunjung 
tinggi hak asasi manusia. Selanjutnya di Pasal 29 Undang-Undang 
Dasar Tahun 1945 yang menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk 
untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadat 
menurut agamanya dan kepercayaannya itu.

Majelis Hakim Yang Mulia

Pancasila dan Konstitusi kita yang begitu mulia itu, hemat 
saya, belum menjadi laku dan perbuatan nyata. Mengingat masih 
adanya diskriminasi, bahkan kekerasan terhadap kelompok minoritas. 
Lembaga saya, Moderate Muslim Society memotret dan memonitor 
diskriminasi dan intoleransi terhadap kelompok minoritas. Ada 
tiga kelompok minoritas yang kerap mendapatkan perlakukan 
diskriminatif: Ahmadiyah, Syiah, dan Kristiani.

Salah satu masalah yang dihadapi oleh kelompok Ahmadiyah 
adalah kebebasan dan kemerdekaan untuk beribadah di masjid-
masjid mereka. Saya melihat secara langsung, masjid-masjid mereka 
dibakar dan disegel, sehingga mereka tidak bisa beribadah secara 
berjemaah, sebagaimana umat agama-agama yang lain.

Ada sebagian kelompok, bahkan pemerintah daerah yang 
menjadikan Keputusan Bersama Menteri Agama, Jaksa Agung 
, dan Menteri Dalam Negeri Republik Indonesia yang secara 
eksplisit menjadikan Undang-Undang Nomor 1/PnPs/1965 tentang 
Pencegahan dan/atau Penodaan Agama sebagai justifikasi untuk 
membenarkan tindakannya untuk menghalangi warga Ahmadiyah 
beribadah di masjid-masjid mereka.

Ahmadiyah sudah ada di Indonesia sejak 1925, 20 tahun sebelum 
negeri ini memproklamasikan kemerdekaannya. Bahkan di antara 
penganutnya ada yang turut berjuang mewujudkan kemerdekaan 



186

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

negeri ini. Baru setelah 83 tahun, tepatnya pada tahun 2008 hingga 
sekarang ini, Ahmadiyah diperlakukan secara diskriminatif. Masjid-
masjid mereka disegel dan dibakar. Mereka tidak boleh melaksanakan 
shalat, dan anak-anak mereka tidak bisa mengaji di masjid-masjid 
yang mereka bangun secara swadaya. 

Sekali lagi, mereka yang menyegel dan membakar masjid 
itu menggunakan Keputusan Bersama Menteri Agama, Jaksa 
Agung , dan Menteri Dalam Negeri Republik Indonesia yang secara 
eksplisit menjadikan Undang-Undang Nomor 1/PNPs/1965 tentang 
Pencegahan dan/atau Penodaan Agama. Tentu saja, selain itu karena 
dilandasi kebencian dan pemahaman yang tidak utuh terhadap 
agama dan konstitusi.

Maka dari itu, sudi kiranya Majelis Hakim untuk memberikan 
penegasan dan penafsiran terhadap Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 
UU Nomor 1 PNPS/1965, bahwa setiap orang atau kelompok tidak 
bisa meniadakan hak beribadah sesuai agama dan kepercayaannya. 
Permohonan ini tidak hanya berlaku bagi warga Ahmadiyah, tetapi 
juga bagi warga yang lain, seperti Syiah, Kristiani, Hindu, Budha, dan 
Konghucu. Negara harus menjamin kemerdekaan beribadah dan 
memberikan perlindungan setiap warga negara.

Majelis Hakim Yang Mulia,

Secara pribadi saya mengenal Ahmadiyah sejak tahun 2006 
dan mempelajari ajarannya dengan saksama. Bahkan, saya juga 
melaksanakan shalat berjemaah dan shalat Jumat di masjid-masjid 
mereka. Tidak hanya di Indonesia, tetapi juga di belahan negara 
lainnya, seperti Singapura, Malaysia, London, Manchester, Paris, dan 
lain-lain.



187

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Saya berpandangan, bahwa banyak sekali persamaan 
Ahmadiyah dengan kelompok-kelompok Muslim lainnya. Mereka 
mengucapkan syahadat yang sama, melaksanakan shalat, menunaikan 
zakat, puasa di bulan ramadhan, dan melaksanakan ibadah haji. 
Bahkan, mereka mempunyai kebiasaan untuk melaksanakan shalat 
tahajud untuk meningkatkan ketakwaan mereka. Begitu pula kitab 
suci mereka sama, yaitu al-Quranul Karim.

Kalau kita shalat di masjid-masjid Ahmadiyah, kita akan 
mendapatkan lafadz Allah SWT dan Nabi Muhammad, begitu pula 
kalimat La ilaha illallah Muhammadun Rasulullah (Tiada Tuhan selain 
Allah dan Muhammad adalah utusan Allah). 

Dari fakta tersebut, saya berpandangan bahwa Ahmadiyah adalah 
salah satu golongan dalam Islam. Hal tersebut mengacu pada sebuah 
hadis Nabi, “Barangsiapa mengucapkan kalimat, Tiada Tuhan selain 
Allah dan Muhammad adalah utusan Allah, maka ia akan masuk 
surga”.

Memang ada perbedaan antara Ahmadiyah dengan kelompok 
Muslim lainnya dalam soal kenabian dan Imam Mahdi, tetapi menurut 
saya hal tersebut tidak menggugurkan keislaman Ahmadiyah. 

Imam al-Ghazali mengatakan, “Jika dalam diri seseorang 
terdapat 99% kekufuran dan hanya 1% keimanan, maka orang 
tersebut mukmin”. Jika pendapat ini digunakan sebagai instrumen 
untuk menilai Ahmadiyah, yang mana seluruh Rukun Iman dan Rukun 
Islam sudah dilakukan oleh penganut Ahmadiyah, maka tidak ada 
alasan untuk tidak menyebut mereka sebagai Muslim. 

Salah satu ciri khas Ahmadiyah di berbagai penjuru dunia 
adalah membangun masjid. Mereka mempunyai puluhan ribu masjid 
di berbagai belahan dunia: Amerika Serikat, Eropa, Afrika, Jepang, 



188

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Timur-Tengah dan lain-lain. Sekadar informasi, masjid terbesar di 
Kanada adalah Masjid Ahmadiyah. Begitu pula di London, Manchester, 
Hamburg, dan lain-lain.

Dunia sekarang tahu, bahwa Ahmadiyah adalah organisasi 
yang berkhidmat untuk menebarkan cinta sesuai dengan slogan 
mereka, Love for All, Hatred for None. Ketika masjid-masjid mereka 
dibakar dan disegel, mereka membalasnya dengan doa. Saya kira 
upaya judicial review untuk meminta penjelasan dan penegasan 
terhadap UU PNPS/1965 adalah cerminan dari ajaran cinta Tanah Air 
dari Ahmadiyah.

Terus terang saja, saya sendiri malu jika ditanyakan oleh orang-
orang di luar negeri, kenapa masjid-masjid Ahmadiyah di Indonesia 
dibakar dan disegel? Apakah Islam mengajarkan umatnya untuk 
membakar masjid? Apakah pemerintah dan konstitusi Indonesia 
tidak memberikan perlindungan terhadap penganut  Ahmadiyah?

Majelis Hakim Yang Mulia,

Izinkanlah di akhir pemaparan kesaksian saya ini 
menggarisbawahi perihal terma penodaan agama dalam Islam. Islam 
menurut saya memberikan panduan yang jelas dan tegas perihal 
terma penodaan agama. Salah satunya, sebagaimana tercantum 
di dalam surat al-Ma’un, Tidakkah kamu tahu seseorang yang 
mendustai agama. Yaitu orang yang menghardik anak yatim dan 
tidak menyediakan makanan bagi orang-orang miskin.

Jadi sebenarnya, penodaan agama dalam Islam tidak 
terkait dengan penafsiran, melainkan terkait dengan tindakan yang 
mencerminkan ketidakadilan dan penindasan terhadap orang-orang 
miskin, anak yatim, dan mereka yang lemah. 



189

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Adapun terkait vonis “sesat”, al-Quran memberikan panduan 
yang menarik di dalam surat al-Qalam ayat 7, Sesungguhnya Tuhanmu, 
Dia Maha Tahu siapa yang tersesat dari jalannya dan Dia Maha Tahu 
atas mereka yang mendapatkan petunjuk.

Namun di dalam sejarah Islam, kita mendapatkan vonis 
“sesat” digunakan secara politis oleh penguasa untuk menyingkirkan 
kelompok yang menjadi saingannya. Maka dari itu, kita mendapatkan 
sebuah rezim dalam sejarah Islam yang menyesatkan mazhab Ibnu 
Hanbal, mazhab Imam Asyari, sesuai dengan selera penguasanya 
pada saat itu.  

Maka dari itu, diperlukan kematangan dan kedewasaan 
dalam beragama dan berbangsa. Saya secara pribadi bermimpi setiap 
umat agama di negeri ini dapat beribadah dengan bebas, tanpa 
ancaman dan diskriminasi. Kita harus memahami dan menerima 
kebhinnekaan dalam intra-agama dan antar-agama adalah anugerah 
Tuhan. Bukankah di dalam al-Quran disebutkan, bahwa Tuhan sendiri 
sendiri yang menghendaki kita beragam?  

Sekali lagi kita beruntung mempunyai konstitusi yang 
memberikan perlindungan dan menjamin kemerdekaan beribadah 
bagi setiap warga, apapun agama dan kepercayaannya.

Dalam hal ini, sudi kiranya Majelis Hakim memberikan 
penjelasan bahwa Undang-Undang PNPS/1965 Pasal 1,2, dan 3 tidak 
bisa digunakan untuk meniadakan hak setiap warga untuk menganut 
aliran dan melakukan ibadah sesuai keyakinan. Artinya, Undang-
Undang PNPS/1965 tidak bisa digunakan untuk menyegel, apalagi 
membakar tempat ibadah umat agama-agama dan keyakinan di 
negeri tercinta ini.

Wassalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh



190

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Biodata Penulis 

Nama	 :	 Zuhairi Misrawi

Pekerjaan	 : Ketua Moderate Muslim Society, Intelektual Muda 
NU, alumnus Universitas al-Azhar Mesir, Kairo

Pendidikan	 : 

2000,	 Program Sarjana di Departemen Akidah-Filsafat, Fakultas 
Ushuluddin, Universitas Al-Azhar, Kairo, Mesir

2006,	 Program Pasca Sarjana (S-2) di Sekolah Tinggi Filsafat 
Driyarkara, Jakarta.

Biografi Singkat	:

Setelah menyelesaikan studi di Mesir, pada 2000 ia pulang ke 
Indonesia dan langsung aktif di lembaga Kajian dan Sumber Daya 
Manusia Nahdlatul Ulama(Lakpesdam NU) sebagai Koordinator Kajian 
dan Penelitian pada 2000-2002. Bersama beberapa tokoh muda NU 
lainnya, ia menerbitkan jurnal Pemikiran di kalangan Lakpesdam 
berjudul Tashwirul Afkar dan menjadi redakturnya pada tahun 2000-
2005.

Meskipun aktif sebagai aktivis, ia tetap produktif dalam menulis. Secara 
umum, tulisan-tulisannya bertemakan pemikiran-pemikiran Islam 
kontemporer, politik, toleransi keagamaan, dan dialog antaragama 
(inter-faith dialog). Sejak 2008 ia menjadi direktur Moderate Modern 
Society Jakarta. Lembaga ini merupakan sebuah lembaga riset 
yang bertujuan untuk menyampaikan pendekatan moderasi dalam 
pembangunan Indonesia terutama dalam hal toleransi keagamaan 
dan keadilan sosial di dalam masyarakat yang plural (beragam) dan 
demokratis.



191

15.	 Amicus curiae (Lembaga Studi dan 
	 Advokasi Masyarakat)

Terhadap Perkara Nomor 56/PUU-XV/2017

Permohonan Pengujian Undang-Undang Nomor 1 /PNPS/ Tahun 
1965 tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan 
Agama jo. Undang-undang No. 5 tahun 1969 tentang Pernyataan 
Berbagai Penetapan Presiden dan Peraturan Presiden Sebagai 

Undang-undang Terhadap UUD 1945

di Mahkamah Konstitusi

Diajukan oleh:

Lembaga Studi dan Advokasi Masyarakat (ELSAM)

Jakarta, 22 Februari 2018

I.	 Pernyataan Kepentingan Sebagai Amici

1.	 Lembaga Studi dan Advokasi Masyarakat (Institute for 
Policy Research and Advocacy), disingkat ELSAM, adalah 
organisasi advokasi kebijakan yang berdiri sejak Agustus 
1993 di Jakarta. Awalnya berbentuk yayasan, kemudian 
dalam perkembangannya berubah menjadi perkumpulan 
pada 8 Juli 2002. ELSAM bertujuan untuk mewujudkan 
tatanan masyarakat yang berpegang kepada nilai-nilai 



192

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

hak asasi manusia, keadilan, dan demokrasi, baik dalam 
rumusan hukum maupun dalam pelaksanaannya;

2.	 Untuk mencapai tujuannya, ELSAM melakukan usaha-
usaha sebagai berikut: (1) melakukan pengkajian 
terhadap kebijakan-kebijakan dan/atau hukum, 
penerapannya, serta dampaknya terhadap kehidupan 
sosial, ekonomi, dan budaya; (2) mengembangkan 
gagasan dan konsepsi atau alternatif kebijakan atas 
hukum yang tanggap terhadap kebutuhan masyarakat 
dan melindungi hak asasi manusia; (3) melakukan 
advokasi dalam berbagai bentuk bagi penenuhan 
hak-hak, kebebasan, dan kebutuhan masyarakat yang 
berkeadilan; dan (4) menyebarluaskan informasi 
berkenaan dengan gagasan, konsep, dan kebijakan atau 
hukum yang berwawasan hak asasi manusia, demokrasi, 
dan keadilan di tengah masyarakat luas;

3.	 ELSAM mengajukan Komentar Tertulis ini kepada 
Mahkamah Konstitusi untuk memberikan pandangan dan 
dukungan kepada Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi 
yang memeriksa perkara permohonan meminta Pasal 1, 
Pasal 2, dan Pasal 3 UU Penodaan Agama dinyatakan secara 
konstitusionalitas bersyarat bertentangan dengan Undang-
Undang Dasar Tahun 1945 dalam sebagaimana Perkara 
Nomor: Nomor 56/PUU-XV/2017, serta memaparkan 
pandangan masyarakat sipil tentang pelanggaran terhadap 
demokrasi yang dirinci sebagai pelanggaran atas kepastian 
hukum, kebebasan berpikir, mengemukakan pendapat 
dan berekspresi serta pelanggaran atas hak kebebasan 
beragama dan berkeyakinan.

II.	 Uraian Singkat Mengenai Amicus Curiae

4.	 “Amicus Curiae”, merupakan istilah Latin yang mungkin 



193

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

jarang terdengar di pengadilan Indonesia.1 Amicus 
curiae merupakan konsep hukum yang berasal dari 
tradisi hukum Romawi, yang kemudian berkembang 
dan dipraktikkan dalam tradisi common law, yang 
mengizinkan pengadilan untuk mengundang pihak 
ketiga untuk menyediakan informasi atau fakta-fakta 
hukum berkaitan dengan isu-isu yang belum familia;

5.	 Amicus curiae merupakan konsep hukum yang berasal 
dari tradisi hukum Romawi, yang kemudian berkembang 
dan dipraktikkan dalam tradisi common law. Dalam tradisi 
common law, mekanisme amicus curiae untuk pertama 
kalinya diperkenalkan pada abad ke-14. Selanjutnya 
pada abad ke-17 dan 18, partisipasi dalam amicus curiae 
secara luas tercatat dalam All England Report;

6.	 Negara-negara penganut tradisi hukum common law, 
telah sering menggunakan mekanisme amicus curiae 
dalam sistem hukumnya. Misalnya Belanda, Amerika, 
dan Argentina. Sejarah Amerika Serikat menuliskan, 
sebelum terjadinya kasus Green v. Biddle pada awal 
abad ke-19, cukup lama pengadilan menolak untuk 
memperbolehkan partisipasi amicus curiae dalam 
proses hukum di Pengadilan. Baru pada awal abad ke-
20 amicus curiae mulai memainkan peranan penting 
dalam peradilan, yaitu dalam kasus-kasus hak sipil, dan 
aborsi. Bahkan, menurut sebuah studi yang dilakukan 
pada tahun 1998, amicus curiae, telah berpartisipasi 
dalam lebih dari 90 persen kasus-kasus yang masuk ke 
Mahkamah Agung;

7.	 Perkembangan terbaru lainnya dari praktik amicus 

1	  Hukumonline, Amicus Curiae Dipakai Membantu Permohonan PK, [12/8/08]  



194

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

curiae adalah diterapkannya amicus curiae dalam 
penyelesaian sengketa internasional, yang digunakan 
baik oleh lembaga-lembaga negara maupun organisasi 
internasional;

8.	 Amicus curiae yang dalam bahasa Inggris disebut “friend 
of the court”, diartikan “someone who is not a party to 
the litigation, but who believes that the court’s decision 
may affect its interest”. Secara bebas, amicus curiae 
diterjemahkan sebagai friends of the court atau ‘Sahabat 
Pengadilan’, dimana, pihak yang merasa berkepentingan 
terhadap suatu perkara memberikan pendapat 
hukumnya kepada pengadilan. Miriam Webster 
Dictionary memberikan definisi amicus curiae sebagai 
“one (as a professional person or organization) that is 
not a party to a particular litigation but that is permitted 
by the court to advise it in respect to some matter of law 
that directly affects the case in question”;

9.	 Dengan demikian, amicus curiae disampaikan oleh 
seseorang yang tertarik dalam mempengaruhi hasil 
dari aksi, tetapi bukan merupakan pihak yang terlibat 
dalam suatu sengketa; seorang penasihat kepada 
pengadilan pada beberapa masalah hukum yang bukan 
merupakan pihak untuk kasus yang biasanya seseorang 
yang ingin mempengaruhi hasil perkara yang melibatkan 
masyarakat luas;

10.	 Dalam tradisi common law, mekanisme amicus curiae 
pertama kalinya diperkenalkan pada abad ke-14. 
Selanjutnya pada abad ke-17 dan 18, partisipasi dalam 
amicus curiae secara luas tercatat dalam All England 
Report. Dari laporan ini diketahui beberapa gambaran 
berkaitan dengan amicus curiae: 



195

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

a.	 fungsi utama amicus curiae adalah untuk 
mengklarifikasi isu-isu faktual, menjelaskan isu-isu 
hukum dan mewakili kelompok-kelompok tertentu; 

b.	 amicus curiae, berkaitan dengan fakta-fakta dan isu-
isu hukum, tidak harus dibuat oleh seorang pengacara 
(lawyer); 

c.	 amicus curiae, tidak berhubungan penggugat atau 
tergugat, namun memiliki kepentingan dalam suatu 
kasus;

d.	 izin untuk berpartisipasi sebagai amicus curiae.

11.	 Di Amerika Serikat, sebelum terjadinya kasus Green v. 
Biddle pada awal abad ke-19, lama sekali pengadilan 
menolak untuk memperbolehkan partisipasi amicus 
curiae dalam proses peradilan. Namun, sejak awal abad 
20, amicus curiae memainkan peranan penting dalam 
kasus-kasus yang menonjol (landmark) dalam sejarah 
hukum Amerika Serikat, seperti misalnya kasus-kasus 
hak sipil dan aborsi. Bahkan, dalam studi yang dilakukan 
tahun 1998, amicus curiae, telah berpartisipasi dalam 
lebih dari 90 persen kasus-kasus yang masuk ke 
Mahkamah Agung;

12.	 Sementara untuk Indonesia, amicus curiae belum banyak 
dikenal dan digunakan, baik oleh akademisi maupun 
praktisi. Sampai saat ini, beberapa amicus curiae telah 
diajukan di Pengadilan Indonesia: 

a.	 Amicus curiae yang diajukan kelompok penggiat 
kemerdekaan pers yang mengajukan amicus curiae 
kepada Mahkamah Agung terkait dengan peninjauan 
kembali kasus majalah Time versus Soeharto dan 
amicus curiae dalam kasus “Upi Asmaradana” di 



196

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Pengadilan Negeri Makasar, dimana amicus curiae 
diajukan sebagai tambahan informasi buat majelis 
hakim yang memeriksa perkara2 . 

b.	 Amicus curiae peninjauan kembali kasus Majalah 
TIME versus Soeharto; 

c.	 Amicus curiae peninjauan kembali praperadilan atas 
Surat Ketetapan Penghentian Penuntutan (SKPP) 
Bibit-Chandra; 

d.	 Amicus curiae yang diajukan ICJR, ELSAM, PBHI, dan 
IMLDN dalam kasus Prita Muyasari yang dijerat Pasal 
27 ayat (3) UU No. 11 tahun 2008 tentang Inforasi 
danTransaksi Elektronik (UU ITE); 

e.	 Amicus curiae yang diajukan ELSAM, Sawit Watch, 
dan PILNET dalam kasus Anwar Sadat (aktivis WALHI 
Sumsel) di PN Palembang; 

f.	 Amicus curiae yang diajukan ELSAM, WALHI, KontraS, 
KPA dan TuK Indonesia dalam perkara pembunuhan 
terhadap Indra Pelani di PN Jambi, September 2015.  

g.	 Amicus curiae yang diajukan ELSAM dalam perkara 
Kasus Heri Budiawan alias Budi Pego pada Perkara 
Nomor:559/Pid.B/2017/PN.Byw di Pengadilan Negeri 
Banyuwangi;

13.	 Walaupun amicus curiae belum dikenal dalam sistem 
hukum Indonesia, namun dengan berpegangan pada 
ketentuan Pasal 28 ayat (1) UU No. 4 Tahun 2004 tentang 

2	  Penggiat Kemerdekaan Pers Ajukan amicus curiae Koran Tempo, Jakarta: 
Selasa, 12 Agustus 2008, dan Anggota Komisioner Komnas HAM jadi Saksi Upi : Yosep 
Prasetyo akan bersaksi sebagai Amicus Curiae atau sahabat Pengadilan, VIVAnews, 
Selasa, 30 Juni 2009, 07:06 WIB.



197

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Kekuasaan Kehakiman yang berbunyi “Hakim wajib 
menggali, mengikuti, dan memahami nilai-nilai hukum 
dan rasa keadilan yang hidup dalam masyarakat”, 
sebagai dasar hukum pengajuan amicus curiae, maka 
tidak berlebihan apabila mekanisme ini dapat digunakan 
sebagai salah satu strategi yang dapat digunakan untuk 
mengklarifikasi prinsip-prinsip hukum dan konstitusi, 
terutama kasus-kasus yang melibatkan berbagai UU atau 
pasal yang kontroversial. 

III.	 Pendapat Amici: Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan 
Dalam Prinsip dan Instrumen Hak Asasi Manusia Universal

	 Secara singkat, sebagaimana didalilkan Para Pemohon 
dalam Permohonannya, bahwa Para Pemohon mengajukan 
Permohonan Pengujian UU No. 1 /PNPS/ Tahun 1965 tentang 
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama jo. 
Undang-undang No. 5 tahun 1969 tentang Pernyataan Berbagai 
Penetapan Presiden dan Peraturan Presiden Sebagai Undang-
undang Terhadap UUD 1945 di Mahkamah Konstitusi, oleh 
karena dengan adanya UU a quo. Karena dalam menjalankan 
ibadahnya sebagai penganut agama Islam yang juga adalah 
komunitas Ahmadiyah, Para Pemohon telah terhalang hak-hak 
nya untuk menganut aliran Agama dan kemudian menjalankan 
ibadah nya yang merupakan perwujudan keimanannya secara 
internal.

14.	 Isu hak kebebasan berkeyakinan dan beragama masuk 
dalam Pasal 2 Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia 
(disingkat DUHAM): semua hak dan kebebasan-
kebebasan yang tercantum di dalam Deklarasi ini tanpa 
perkecualian apapun, seperti ras, warna kulit, jenis 
kelamin, bahasa, agama, politik atau pendapat yang 
berlainan, asal mula kebangsaan atau kemasyarakatan, 



198

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

hak milik, kelahiran, ataupun kedudukan lain;

15.	 DUHAM menyebut istilah basic human rights (hak-hak 
asasi manusia dasar), yaitu hak asasi manusia yang 
paling mendasar dan dikategorikan sebagai hak yang 
paling penting untuk diprioritaskan di dalam berbagai 
hukum dan kebijakan, baik di tingkat nasional maupun 
internasional. Hak-hak asasi manusia dasar itu adalah 
serangkaian hak yang memastikan kebutuhan primer 
material dan non-material manusia dalam rangka 
mewujudkan eksistensi kemanusiaan manusia yang 
utuh, yaitu manusia yang berharga dan bermartabat. 
Walaupun, secara eksplisit tidak dijumpai satu 
ketetapan atau penjelasan yang merinci tentang hak-
hak apa saja yang termasuk di dalam basic human 
rights ini, namun, secara umum dapat disebutkan hak-
hak asasi dasar tersebut mencakup hak hidup, hak atas 
pangan, pelayanan medis, kebebasan dari penyiksaan, 
dan kebebasan beragama. Hak-hak itu, dan juga 
secara keseluruhan hak asasi manusia didasarkan pada 
satu asas yang fundamental, yaitu penghargaan dan 
penghormatan terhadap martabat manusia;

16.	 Hak kebebasan beragama dinyatakan pula secara lebih 
rinci dalam Kovenan Internasional Tentang Hak-Hak 
Sipil dan Politik pasal 18. Kovenan ini telah diratifikasi 
pemerintah Indonesia melalui UU No. 12 Tahun 2005. 
Isinya sebagai berikut: (1) Setiap orang berhak atas 
kebebasan berfikir, berkeyakinan dan beragama. Hak ini 
mencakup kebebasan untuk menganut atau menerima 
suatu agama atau kepercayaan atas pilihannya sendiri, 
dan kebebasan, baik secara individu maupun bersama-
sama dengan orang lain, di tempat umum atau tertutup, 



199

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

untuk menjalankan agama atau kepercayaannya dalam 
kegiatan ibadah, ketaatan, pengamalan dan pengajaran; 
(2) Tidak seorang pun boleh dipaksa sehingga 
mengganggu kebebasannya untuk menganut atau 
menerima suatu agama atau kepercayaan sesuai dengan 
pilihannya;

17.	 Hak kebebasan beragama digolongkan dalam kategori 
hak asasi dasar manusia, bersifat mutlak dan berada di 
dalam forum internum yang merupakan wujud dari inner 
freedom (freedom to be). Hak ini tergolong sebagai hak 
yang non-derogable, artinya, hak yang secara spesifik 
dinyatakan di dalam perjanjian hak asasi manusia sebagai 
hak yang tidak bisa ditangguhkan pemenuhannya oleh 
negara dalam situasi dan kondisi apapun, termasuk 
selama dalam keadaan bahaya, seperti perang sipil atau 
invasi militer. Hak yang non-derogable ini dipandang 
sebagai hak paling utama dari hak asasi manusia. Hak-
hak non-derogable ini harus dilaksanakan dan harus 
dihormati oleh negara pihak dalam keadaan apapun dan 
dalam situasi yang bagaimanapun;

	 Hak Menganut dan Meyakini Agama atau Kepercayaan Dalam 
Hak Asasi Manusia

18.	 Sebagai forum internum, hak untuk menganut Agama 
atau Kepercayaan ataupun aliran agama merupakan hak 
yang tidak boleh ditangguhkan dalam penikmatannya 
(non derogable rights). Mengacu pada ketentuan 
nasional dan internasional: 

	 Pasal 28E ayat (1) dan (2) UUD 1945, yang berbunyi :

(1)	Setiap orang bebas memeluk agama dan 
beribadat menurut agamanya, memilih pendidikan 



200

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dan pengajaran, memilih pekerjaan, memilih 
kewarganegaraan, memilih tempat tinggal diwilayah 
negara dan meninggalkannya, serta berhak kembali.

(2)	Setiap orang berhak atas kebebasan meyakini 
keyakinan, menyatakan pikiran dan sikap, sesuai 
dengan hati nuraninya.

Pasal 28I ayat (1) UUD 1945, yang berbunyi:

	 Hak untuk hidup, hak untuk tidak disiksa, hak kemerdekaan 
pikiran dan hati nurani, hak beragama, hak untuk tidak 
diperbudak, hak untuk diakui sebagai pribadi di hadapan 
hukum, dan hak untuk tidak dituntut atas dasar hukum 
yang berlaku surut adalah hak asasi manusia yang tidak 
dapat dikurangi dalam keadaan apa pun.

	 Pasal 29 ayat (2) UUD 1945, yang berbunyi:

	 Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk 
untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk 
beribadat menurut agamanya dan keyakinannya itu.

19.	 Kemudian, terkait dengan ketentuan mengenai Hak 
beragama, meyakini keyakinan, menyatakan pikiran 
dan sikap, sesuai dengan hati nuraninya sebagaimana 
dimaksud di dalam Pasal 28E ayat (1) dan (2), Pasal 28I ayat 
(1),  serta Pasal 29 ayat (2) UUD 1945, telah lebih lanjut 
diatur dalam berbagai peraturan baik nasional maupun 
internasional, antara lain: 1) Pasal 18 Deklarasi Universal 
hak Asasi Manusia (DUHAM); 2) Pasal 18 Konvenan 
Internasional Tentang Hak Sipil dan Politik sebagaimana 
telah diratifikasi melalui UU nomor 12 Tahun 2005; 3) 
Deklarasi tentang Penghapusan Segala Bentuk Intoleransi 
dan Diskriminasi Berdasarkan Agama atau Keyakinan;  4) 
Pasal 4 & Pasal 22 ayat (2) Undang-Undang Nomor 39 



201

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia; 

20.	 Forum internum menyangkut kebebasan untuk memiliki 
dan mengadopsi agama atau keyakinan sesuai pilihan 
setiap individu, juga kebebasan untuk mempraktekan 
(to practice) agama atau keyakinannya secara privat. Hak 
atas kebebasan berfikir dan keyakinan juga mengandung 
arti setiap orang punya hak untuk mengembangkan 
pemikiran-pemikiran dan keyakinan bebas dari pengaruh 
eksternal yang tidak layak (impermissible external 
influence) seperti doktrinisasi, cuci otak, manipulasi, 
mempengaruhi pikiran melalui obat-obat psikoaktif, 
atau koersi; 

21.	 Mendasarkan cakupan hak atas kebebasan berpikir 
(thought), bersikap sesuai hati nurani (conscience), 
dan beragama atau berkeyakinan (religion or belief) 
sebagaimana dijelaskan di atas, suatu penafsiran 
keagamaan merupakan bagian dari kebebasan yang 
berada pada forum internum, terlepas penafsiran 
tersebut berkesesuaian atau berbeda dari penafsiran atau 
pokok-pokok ajaran agama mainstream. Oleh karenanya, 
kebebasan melakukan penafsiran keagamaan sifatnya 
mutlak (absolut), merupakan hak yang tidak dapat 
dikurangi dalam keadaan apapun (non derogable rights);

22.	 Ketentuan dalam UU a quo sebagaimana yang diuji oleh 
Para Pemohon Perkara 56/PUU-XV/2017, telah melarang 
keyakinan yang dianut Para Pemohon dan kelompok 
Agama lain di luar Agama yang disebut secara eksplisit 
dalam UU a quo atau yang dikatakan bertentangan 
dengan pokok-pokok ajaran agama. Ketentuan ini 
merupakan pelanggaran terhadap kewajiban negara 
untuk jaminan hak Negara menjamin kemerdekaan 



202

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

tiap-tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-
masing dan untuk beribadat menurut agamanya dan 
keyakinannya itu;

Pembatasan Forum Externum yang Tidak Sesuai Dengan Prinsip dan 
Instrumen HAM Universal

23.	 Kebebasan beragama dalam bentuk kebebasan 
untuk mewujudkan, mengimplementasikan, atau 
memanifestasikan agama atau keyakinan seseorang, 
seperti tindakan berdakwah atau menyebarkan 
agama atau keyakinan dan mendirikan tempat ibadah 
digolongkan dalam kebebasan bertindak (freedom 
to act). Kebebasan beragama dalam bentuk ini 
diperbolehkan untuk dibatasi dan bersifat bisa diatur 
atau ditangguhkan pelaksanaannya. Namun, perlu 
dicatat, bahwa penundaan pelaksanaan, pembatasan 
atau pengaturan itu hanya boleh dilakukan berdasarkan 
undang-undang. Adapun alasan yang dibenarkan untuk 
melakukan penundaan pelaksanaan, pembatasan, atau 
pengaturan itu adalah semata-mata perlindungan atas 
lima hal, yaitu: public safety; public order; public helth; 
public morals; dan protection of rights and freedom 
of others. Dengan demikian tujuan utama tindakan 
penundaan pelaksanaan, pengaturan atau pembatasan 
itu adalah untuk menangkal ancaman terhadap 
keselamatan manusia atau hak milik mereka;

24.	 Prinsip kebebasan beragama di dalam dokumen-
dokumen hak asasi manusia tidaklah berdiri sendiri 
melainkan selalu dikaitkan dengan kebebasan lainnya, 
yaitu kebebasan pikiran dan hati nurani. Pada esensinya, 
kebebasan beragama atau berkeyakinan mengandung 



203

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

paling sedikit delapan komponen, yaitu: kebebasan 
internal, kebebasan eksternal, non-coercion, non-
discrimination, hak orang tua dan wali, kebebasan 
kelembagaan dan status legal, batas yang diperbolehkan 
bagi kebebasan eksternal dan bersifat non-derogability;

25.	 Hak beragama dan berkeyakinan termasuk dalam non 
derogable rights, sehingga tidak dapat dikurangi. Namun 
tidak semua aspek hak dan kebebasan beragama dan 
berkeyakinan berada dalam wilayah hak yang tidak 
dapat dikurangi dalam keadaan apa pun (non-derogable 
rights). Konstitusi Indonesia Pasal 28 J, berikut Kovenan 
Hak Sipil dan Politik Pasal 18 (3) menyatakan bahwa 
forum internum atas hak ini tidak boleh dibatasi tanpa 
pengecualian, sementara wilayah ‘menjalankan’ atau 
manifestasi dari hak dan kebebasan beragama dan 
berkeyakinan (forum externum) dapat dibatasi;

26.	 Negara sebagai entitas berdaulat ruang publik dapat 
membatasi hanya pada arah manifestasi lebih tepatnya 
pada ruang lingkup forum externum. Pembatasan 
dan juga campur tangan itu dibentuk dalam sebuah 
peraturan perundang-undangan sebagai norma publik 
yang memungkinkan publik (orang banyak) berpartisipasi 
dalam membentuk dan mengawasi pelaksanaannya, 
dilakukan dengan tetap pula memenuhi asas keperluan 
(necessity) dan proporsionalitas;

27.	 Dalam mengartikan ruang lingkup ketentuan pembatasan 
yang diijinkan, Negara-Negara Pihak harus memulai 
dari kebutuhan untuk melindungi hak-hak yang dijamin 
oleh Kovenan, termasuk hak atas kesetaraan dan non-
diskriminasi di bidang apa pun sebagaimana ditentukan 



204

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

di pasal 2, pasal 3, dan pasal 26 Kovenan Hak Sipil dan 
Politik;

28.	 Pembatasan-pembatasan dapat diterapkan hanya untuk 
tujuan-tujuan sebagaimana yang telah diatur serta harus 
berhubungan langsung dan sesuai dengan kebutuhan 
khusus yang sudah ditentukan. Pembatasan tidak boleh 
diterapkan untuk tujuan-tujuan yang diskriminatif atau 
diterapkan dengan cara yang diskriminatif;

29.	 Komentar Umum No. 22 selanjutnya menjelaskan bahwa 
adanya kenyataan bahwa suatu agama diakui sebagai 
agama negara, atau bahwa agama tersebut dinyatakan 
sebagai agama resmi atau tradisi, atau bahwa penganut 
agama tersebut terdiri dari mayoritas penduduk, tidak 
boleh menyebabkan tidak dinikmatinya hak-hak yang 
dijamin oleh Kovenan, termasuk oleh pasal 18 dan pasal 
27 ICCPR, maupun menyebabkan diskriminasi terhadap 
penganut agama lain atau orang-orang yang tidak 
beragama atau berkepercayaan;

30.	 Pemaknaan terhadap kebebasan beragama di Indonesia 
harus dimulai dari pengakuan bahwa negara berdasarkan 
atas Ketuhanan Yang Maha Esa pasal 28 (e) ayat 1 dan 
2 UUD 1945 hasil amandemen. Dasar Ketuhanan Yang 
Maha Esa itu selanjutnya diikuti dengan ketentuan 
mengenai kebebasan beragama dan menjalankan ibadah 
menurut agama dan kepercayaan masing-masing. 
Kebebasan disini berarti bahwa keputusan beragama 
dan beribadah diletakkan pada tingkat individu. Dengan 
ungkapan lain, agama merupakan persoalan individu 
dan bukan persoalan negara. Negara cukup menjamin 
dan menfasilitasi agar warga negara dapat menjalankan 



205

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

agama dan peribadatannya dengan nyaman dan aman, 
bukan menetapkan mana ajaran agama atau bentuk 
peribadatan yang harus dan tidak harus dilakukan oleh 
warga negara. Demikian pula, negara sama sekali tidak 
berhak mengakui atau tidak mengakui suatu agama; 
negara juga tidak berhak memutuskan mana agama 
resmi dan tidak resmi; tidak berhak menentukan mana 
agama induk dan mana agama sempalan. Negara pun 
tidak berhak mengklaim kebenaran agama dari kelompok 
mayoritas dan mengabaikan kelompok minoritas. 
Bahkan, negara juga tidak berhak mendefinisikan apa 
itu agama. Penentuan agama atau bukan hendaknya 
diserahkan saja sepenuhnya kepada penganut agama 
bersangkutan. Bahkan, menurut Agus Salim, salah satu 
tokoh penting the Founding Fathers Indonesia, Pancasila 
menjamin setiap warga negara memeluk agama apapun, 
bahkan juga menjamin setiap warga negara untuk 
memilih tidak beragama sekalipun;

31.	 Dalam faktanya Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 UU Penodaan 
Agama menjadi alat negara dalam menetapkan mana 
ajaran agama atau bentuk peribadatan yang harus dan 
tidak harus dilakukan oleh warga negara. Pasal tersebut 
juga menjadi alat Negara mengakui atau tidak mengakui 
suatu agama; memutuskan mana agama resmi dan tidak 
resmi; agama induk dan mana agama sempalan;

32.	 Akibatnya UU No.1/PNPS/1965 mewariskan “politik 
pembedaan” yang berdampak sangat jauh sampai 
sekarang. Kategori Pertama: Bagi enam agama besar 
“yang dipeluk hampir seluruh penduduk Indonesia” 
(Islam, Kristen, Katolik, Hindu, Budha dan Khonghucu), 
maka diberikan “jaminan seperti yang diberikan oleh 



206

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

pasal 29 ayat [2] Undang-Undang Dasar, juga mereka 
mendapat bantuan-bantuan dan perlindungan seperti 
yang diberikan oleh pasal ini”. Kategori Kedua: Bagi 
agama-agama lain yang belum dikenal, misalnya 
Yahudi, Shinto, Taoisme, dll, tidak dilarang dan mereka 
“mendapat jaminan penuh seperti yang diberikan 
oleh pasal 29 ayat [2] dan mereka dibiarkan adanya, 
asal tidak melanggar ketentuan-ketentuan yang dapat 
dalam peraturan ini atau peraturan perundangan lain”. 
Kategori Ketiga: Khusus untuk badan/aliran kebatinan, 
“Pemerintah berusaha menyalurkannya ke arah 
pandangan yang sehat dan ke arah ke-Tuhanan Yang 
Maha Esa”;

33.	 Lebih jauh lagi, “politik pembedaan” yang dilakukan 
negara itu telah berakibat fatal bagi kelompok-kelompok 
yang masih mempertahankan “agama lokal” itu, yakni 
mereka yang masuk ke dalam kategori ketiga di atas. 
Hak-hak sipil mereka sebagai warga negara, mulai dari 
pengurusan akte kawin, akte lahir, KTP (Kartu Tanda 
Penduduk), KK (Kartu Keluarga), bahkan sampai soal 
penguburan jenazah dinafikan sama sekali. Kebijakan 
tersebut secara sistematis dan konsisten dilakukan 
oleh rezim Orde Baru dengan landasan hukum yang 
sangat kuat. Pada tahun 1978 MPR menetapkan TAP 
MPR No. IV/MPR/1978 tentang Garis-garis Besar 
Haluan Negara. Dalam Ketetapan tersebut ditegaskan 
bahwa “Kepercayan terhadap Tuhan Yang Maha Esa 
bukan merupakan Agama”. Berangkat dari ketetapan 
ini, Menag mengeluarkan Instruksi No 4 dan 14 tahun 
1978 yang menggariskan kebijakan inti mengenai aliran 
kepercayaan, dan melayangkan surat kepada para 



207

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

gubernur dan bupati/walikota menyangkut berbagai 
aspek aliran kepercayaan;

34.	 Politik pembedaan tersebut bahkan masih diteruskan 
setelah “reformasi” 1998 berlangsung. UU No. 23 
tahun 2006 dan direvisi melalui UU No. 24 Tahun 
2013 tentang Administrasi Kependudukan masih 
membedakan penghayat kepercayaan dan enam agama 
yang telah diakui, sehingga mereka tidak dapat mengisi 
kolom agama/ kepercayaan di dalam data adminsitrasi 
kependudukan mereka. UU itu menegaskan “bagi 
Penduduk yang agamanya belum diakui sebagai agama 
berdasarkan ketentuan Peraturan Perundang-undangan 
atau bagi penghayat kepercayaan tidak diisi, tetapi tetap 
dilayani dan dicatat dalam data base kependudukan”;

35.	 PUTUSAN Perkara Nomor 97/PUU-XIV/2016 yang 
mengadili perkara konstitusi pada tingkat pertama dan 
terakhir, menjatuhkan putusan dalam perkara Pengujian 
Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2006 tentang 
Administrasi Kependudukan sebagaimana telah diubah 
dengan Undang-Undang Nomor 24 Tahun 2013 tentang 
Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2006 
tentang Administrasi Kependudukan terhadap Undang-
Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 
menyatakan bahwa kata “agama” dalam Pasal 61 ayat (1) 
dan Pasal 64 ayat (1) Undang-Undang Nomor 23 Tahun 
2006 tentang Administrasi Kependudukan sebagaimana 
telah diubah dengan Undang-Undang Nomor 24 Tahun 
2013 tentang Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 
23 Tahun 2006 tentang Administrasi Kependudukan 
(Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 2013 
Nomor 232 dan Tambahan Lembaran Negara Republik 



208

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Indonesia Nomor 5475) bertentangan dengan Undang-
Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 
dan tidak mempunyai kekuatan hukum mengikat secara 
bersyarat sepanjang tidak termasuk “kepercayaan”;

36.	 Putusan tersebut menjadi bentuk recognisi dimana 
garis pemisah antara agama dan kepercayaan sudah 
dihapuskan. Bahwa pemeluk agama dan kepercayaan 
punya hak yang sama;

37.	 Secara langsung ada nilai dalam Pasal 1, Pasal 2, dan 
Pasal 3 UU tentang Penodaan Agama menjadi alat negara 
dalam menetapkan mana ajaran agama atau bentuk 
peribadatan yang harus dan tidak harus dilakukan oleh 
warga negara, dianggap tidak sesuai lagi dengan nilai 
yang hidup dalam masyarakat.

IV	 Rekomendasi

Berkaitan dengan permohonan yang diajukan oleh Asep Saepudin 
SAG dkk dalam perkara nomor 56/PUU-XV/2017, Lembaga Studi 
dan Advokasi Masyarakat (ELSAM) menyampaikan pendapat bahwa 
undang-undang yang dimohonkan dalam permohonan pengujian 
undang-undang a quo, sudah tidak sesuai dan relevan lagi dengan 
nilai-nilai, prinsip dan instrumen hak asasi manusia universal. Oleh 
karenanya, kami merekomendasikan agar Mahkamah Konstitusi 
mengabulkan permohonan yang diajukan Asep Saepudin SAG dkk. 



209

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Profil ELSAM

Lembaga Studi dan Advokasi Masyarakat (Institute for Policy Research 
and Advocacy), disingkat ELSAM, adalah organisasi advokasi kebijakan, 
berbentuk Perkumpulan, yang berdiri sejak Agustus 1993 di Jakarta. 
Tujuannya turut berpartisipasi dalam usaha menumbuhkembangkan, 
memajukan dan melindungi hak-hak sipil dan politik serta hak-hak 
asasi manusia pada umumnya – sebagaimana diamanatkan oleh 
konstitusi UUD 1945 dan Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia 
Perserikatan Bangsa-Bangsa.  Sejak awal, semangat perjuangan 
ELSAM adalah membangun tatanan politik demokratis di Indonesia 
melalui pemberdayaan masyarakat sipil lewat advokasi dan promosi 
hak asasi manusia (HAM). 

VISI: Terciptanya masyarakat dan negara Indonesia yang demokratis, 
berkeadilan, dan menghormati hak asasi manusia.

MISI: Sebagai sebuah organisasi non pemerintah (Ornop) yang 
memperjuangkan hak asasi manusia, baik hak sipil-politik maupun 
hak ekonomi, sosial, dan budaya secara tak terpisahkan. 

KEGIATAN UTAMA: 1) Studi kebijakan dan hukum yang berdampak 
pada hak asasi manusia; 2) Advokasi hak asasi manusia dalam 
berbagai bentuknya; 3) Pendidikan dan pelatihan hak asasi manusia; 
4) Penerbitan dan penyebaran informasi hak asasi manusia

PROGRAM KERJA: 1) Pengintegrasian prinsip dan norma hak asasi 
manusia dalam kebijakan dan hukum negara; 2) pengintegrasian 



210

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

prinsip dan norma hak asasi manusia dalam kebijakan tentang 
operasi korporasi yang berhubungan dengan masyarakat lokal; dan 
3) penguatan kapasitas masyarakat sipil dalam memajukan hak asasi 
manusia

Alamat :

Jl. Siaga II No. 31, Pejaten Barat, Pasar Minggu, Jakarta Selatan, 
Indonesia - 12510

Tel: +62 21 7972662, 79192564, Fax: +62 21 79192519, 

Surel: office@elsam.or.id Laman: www.elsam.or.id 

Twitter: @elsamnews dan @elsamlibrary

Facebook: www.facebook.com/elsamjkt



211

16.	 Amicus curiae (Setara Institute For 
	 Democracy And Peace)

Pada Perkara Permohonan Pengujian UU No. 1/PNPS/1965 Tentang 
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama jo. UU No. 
5 Tahun 1969 Tentang Pernyataan Berbagai Penetapan Presiden 

dan Peraturan Presiden Sebagai Undang-Undang Terhadap Undang-
Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945

Jakarta, Februari 2018

I.	 Pernyataan Kepentingan  

1.	 SETARA Institute for Democracy and Peace (selanjutnya 
disebut SETARA Institute) adalah organisasi hak asasi 
manusia yang menaruh perhatian pada pembangunan 
demokrasi dan pemajuan hak asasi manusia di 
Indonesia. Salah satu elemen hak yang diperjuangkan 
adalah hak untuk bebas beragama/berkeyakinan bagi 
warga negara. Kebebasan beragama/berkeyakinan 
merupakan hak dasar yang bersifat universal dan hak 
konstitusional warga negara yang dijamin oleh Konstitusi 
Negara Republik Indonesia dan peraturan perundang-
undangan di Indonesia. Sebagai hak asasi manusia dan 
hak konstitusional warga negara, jaminan kebebasan 
beragama/berkeyakinan menuntut negara untuk secara 
terus menerus meningkatkan jaminan kebebasan itu 
dengan menghapuskan segala bentuk intoleransi, 
diskriminasi, dan kekerasan atas nama agama. Hal itu 
bisa diwujudkan dengan terlebih dahulu memastikan 



212

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

adanya jaminan hukum yang memberikan kepastian 
hukum, perlindungan, dan keadilan.

2.	 Kepedulian SETARA Institute terhadap pengujian 
konstitusionalitas UU No. 1/PNPS/1965 tentang 
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama 
(selanjutnya disebut UU No. 1/PNPS/1965) sebab UU a 
quo jika dilihat dari aspek konten dan logika hukum di 
dalamnya merupakan tantangan serius bagi demokrasi di 
Indonesia. Dalam banyak kasus, UU dimaksud seringkali 
memicu pembentukan peraturan pelaksana yang tidak 
memberikan keadilan, perlindungan, dan kepastian 
hukum, terutama bagi minoritas keagamaan. Di sisi 
lain, dalam proses penegakaannya, UU a quo seringkali 
diterapkan secara tidak adil terhadap orang-orang yang 
disangka telah melakukan penodaan dan atau penistaan 
terhadap agama dan kepercayaan, utamanya terhadap 
hak atas kebebasan menyatakan pikiran serta sikap yang 
sesuai dengan hati nuraninya serta hak atas kebebasan 
ekspresi, mengeluarkan pendapat sebagaimana dijamin 
pada pasal 28E ayat (1) sampai ayat (3) UUD 1945. Selain 
itu, SETARA Institute sebagai ‘Amici’, sejak tahun 2007 
telah secara reguler melakukan riset dan pemantauan 
dan advokasi, juga setiap tahun merilis Laporan 
mengenai Kondisi Kebebasan Beragama/Berkeyakinan 
di Indonesia, yang memberikan potret pelanggaran 
kebebasan beragama/berkeyakinan sebagai hak dasar, 
khususnya pelanggaran terhadap minoritas keagamaan. 
Agenda tersebut merupakan salah satu cara mendorong 
negara mematuhi prinsip-prinsip hak asasi manusia. 
Sebagai hak asasi manusia dan hak konstitusional 
warga negara, jaminan kebebasan beragama/



213

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

berkeyakinan menuntut negara untuk secara terus 
menerus meningkatkan jaminan kebebasan itu dengan 
menghapuskan segala bentuk intoleransi, diskriminasi, 
dan kekerasan atas nama agama. Sejak tahun 2016, 
Setara Institute juga melakukan beberapa agenda riset 
tematik untuk memetakan masalah-masalah spesifik 
yang berkaitan dengan isu-isu strategis hak asasi manusia 
dan demokrasi konstitusional, khususnya kebebasan 
beragama/berkeyakinan dan rule of law.

3.	 Dalam kurun waktu 11 tahun terakhir, SETARA Institute 
telah memproduksi 11 laporan mengenai kebebasan 
beragama/berkeyakinan dan minoritas keagamaan, 
yang dilatarbelakangi oleh kondisi kebebasan beragama/
berkeyakinan yang belum mendapat jaminan utuh dari 
negara dan praktik intoleransi, diskriminasi, dan kekerasan 
yang masih terus terjadi. Padahal secara normatif negara 
telah meneguhkan komitmennya melalui pasal 28E Ayat 
(1 & 2), dan pasal 29 Ayat (2) UUD Negara RI 1945, UU 
No. 39/1999 tentang Hak Asasi Manusia, dan UU No. 
12/2005 tentang Pengesahan Konvensi Internasional 
Hak Sipil dan Politik. Secara umum, angka pelanggaran 
atas kebebasan beragama/berkeyakinan sebagai hak 
konstitusional dalam catatan riset Setara Institute 
dalam 10 tahun terakhir selalu tinggi. Hal itu antara 
lain disebabkan oleh lemahnya konstruksi peraturan 
perundang-undangan di bawah Undnag-Undang Dasar 
Negara Republik Indonesia 1945 yang dijiwai oleh 
Pancasila. Penodaan agama merupakan rezim hukum 
yang secara aktual dan potensial memperburuk jaminan 
kebebasan beragama/berkeyakinan, khususnya bagi 
minoritas keagamaan, serta jaminan hak-hak sipil dan 



214

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

politik pada umumnya. Hal itulah yang menjadi latar 
faktual dan konseptual serta mendorong Setara Institute 
memberikan perhatian serius atas pengajuan pengujian 
konstitusionalitas dalam perkara a quo.

4.	 Amici menyatakan bahwa hukum-hukum yang mencegah 
diskusi dan debat tentang agama, termasuk hukum-
hukum tentang penodaan agama dan/atau penistaan 
agama, sangat tidak sesuai dengan kewajiban-kewajiban 
Indonesia menurut hukum hak asasi internasional, dan 
secara lebih khusus terhadap UU No. 1/PNPS/1965 
bertentangan dengan hukum hak asasi internasional 
tentang kebebasan berekspresi, kebebasan beragama 
dan kesetaraan.

5.	 Keputusan Setara Institute selaku amici untuk 
mengintervensi perkara Permohonan a quo didasari 
oleh kepentingan serius dalam hak asasi individu dimana 
telah terjadi pelanggaran hak asasi manusia oleh aktor 
negara dan non negara yang telah berlangsung selama 
bertahun-tahun. UU No. 1/PNPS/1965 telah dan terus 
digunakan untuk memenjarakan masyarakat dalam 
periode waktu yang lama hanya semata karena individu-
individu atau kelompok menggunakan hak kebebasan 
berekspresi dan hak-hak untuk memeluk agama dan 
beribadah sesuai dengan agama dan kepercayaan 
masing-masing sebagaimana dijamin oleh Konstitusi 
Negara.

 II.	 Ringkasan Penggunaan Hukum Penodaan Agama di Indonesia

6.	 Amici mencatat, sejak berlakunya UU No. 1/PNPS/1965 
kira-kira tahun 1975 sampai tahun 2017 telah terjadi 97 



215

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

kasus hukum penodaan agama. Sembilan (9) di antaranya 
terjadi pra-reformasi, sedangkan 88 kasus lainnya 
terjadi pasca reformasi. Dari 97 kasus penodaan agama 
tersebut, 21 di antaranya diselesaikan di luar persidangan 
(non justicia), sedangkan 76 lainnya diselesaikan melalui 
jalur persidangan.Proses hukum terakhir untuk 76 kasus 
yang diselesaikan melalui proses pro justicia adalah 
sebagai berikut: a) Bebas (5 kasus), b) SP3 (1 kasus), c) 
Divonis ringan, yaitu antara 1 tahun penjara percobaan 
sampai penjara 7 bulan (8 kasus), d) Divonis sedang, 
yaitu antara penjara 1 tahun hingga 4 tahun 6 bulan 
(47 kasus),  e) Divonis berat, yaitu dari penjara 4 tahun 
6 bulan plus denda 1 M atau kurungan 6 bulan hingga 
penjara seumur hidup (5 kasus), f) Tersangka (4 kasus), 
g) Terdakwa (2 kasus), h) Dilimpahkan ke Dewan Pers (1 
kasus), i) Banding atas vonis penjara 2 tahun (1 kasus).  2 
kasus lainnya tidak ada keterangan.

7.	 Ditinjau dari perspektif konteks yang melingkupinya, 
kasus-kasus penodaan agama tersebut memiliki konteks 
yang sangat beragam. Gambaran lengkap konteks 
kasus-kasus penodaan agama adalah sebagai berikut: 
Polemik Pemahaman Keagamaan (22 kasus), Polemik 
Kebebasan Berpendapat dan Berekspresi (19), Polemik 
Gerakan Keagamaan Baru/Aliran Kepercayaan (10), 
Konflik Keagamaan (10), Konflik Personal (8), Polemik 
Kebebasan Pers (5), Konflik Relasi Sosial (4), Konflik 
Percintaan (3), Konflik Politik (3), Polemik Kebebasan 
Berserikat dan Berkumpul (3), Pelanggaran terhadap 
Kemerdekaan Orang Lain (2), Polemik Pengeras Suara 
(2), Persaingan Bisnis dan sumber daya ekonomi (2), 
Politisasi Agama (2), Debat Keagamaan (1), Dendam (1). 



216

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Dari sisi korban, kriminalisasi penodaan agama dilakukan 
atas 3 kelompok dan 148 perorangan. Sedangkan dari 
sisi mekanisme penyelesaian kasus, 2 kelompok dan 21 
perorangan menjadi objek dalam kasus penodaan agama 
dengan penyelesaian di luar persidangan. Sementara 
penyelesaian melalui mekanisme persidangan menimpa 
1 kelompok dan 127 perorangan. Artinya, terdapat 
127 orang yang sudah diadili atau divonis dengan dalih 
menodai agama, menggunakan UU No. 1/PNPS/1965 
dan/atau Pasal 156a KUHP, serta UU No. 11 tahun 2008 
tentang Informasi dan Transaksi Elektronik.

8.	 Mengacu pada data-data sebagaimana terurai 
di atas, SETARA Institute menegaskan bahwa 
penodaan agama merupakan rezim hukum yang 
digunakan untuk menyelesaikan persoalan-persoalan 
kemasyarakatan dalam begitu banyak konteks kasus. 
Hal itu menunjukkan bahwa dalil penodaan agama 
mengandung tingkat subjektivitas dan elastisitas yang 
sangat tinggi, karenanya bertentangan dengan asas 
legalitas dalam konstruksi hukum positif, karena tidak 
memberikan kepastian hukum. Dengan demikian, 
penggunaan hukum penodaan agama tidak banyak 
berkontribusi signifikan bagi terwujudnya tertib sosial 
dan tertib hukum. Sebaliknya, hukum penodaan agama 
berpotensi mempertebal lapis sentimen dan sensitivitas 
sosial dalam menyelesaikan persoalan-persoalan yang 
sebenarnya bisa diselesaikan secara sosial, misalnya 
melalui mekanisme permintaan dan pemberian maaf, 
atau secara hukum melalui penggunaan pasal-pasal yang 
lebih memberikan kepastian, seperti pasal perusakan, 
ancaman, dan lain sebagainya. 



217

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

 9.	 Sebagian besar kasus penodaan agama terjadi dalam 
konteks polemik pemahaman keagamaan, mulai dari 
level pencarian, interpretasi, hingga pembaruan paham-
paham keagamaan. Hal itu mengindikasikan bahwa 
dalil penodaan agama lebih banyak digunakan untuk 
memberangus perbedaan dalam keberagaman cara 
warga dalam membangun keyakinan dan kepercayaa, 
mencari dan menemukan khazanah pengetahuan, 
menginterpretasikan doktrin-doktrin keagamaan, 
dan menawarkan alternatif-alternatif spiritualitas-
transendental dalam tata kehidupan sosial yang terus 
berubah (social change). Kongkritnya, dalil penodaan 
agama telah dijadikan alat untuk membangun dan 
mempertahankan status quo bagi kelompok-kelompok 
keagamaan mayoritas dan mapan di tengah-tengah 
masyarakat. Dengan demikian, pasal-pasal penodaan 
agama sejatinya berpotensi mereduksi makna dan fakta 
kebinekaan serta filosofi Bhinneka Tunggal Ika sebagai 
semboyan dasar kehidupan berbangsa dan bernegara.

	 Selain dalam konteks polemik pemahaman keagamaan, 
kasus-kasus penodaan agama juga terjadi dalam polemik 
kebebasan berpendapat dan berekspresi, berserikat dan 
berkumpul, serta kebebasan pers. Fenomena tersebut 
menegaskan bahwa rezim penodaan agama selama ini 
telah dijadikan sebagai instrumen oleh aparatur negara 
dan sebagian kelompok warga negara untuk melanggar 
hak-hak dasar manusia dan warga negara dalam ranah 
sipil-politik serta menggerogoti pilar-pilar penting 
negara-bangsa dalam tata kelola demokratis.

	 Selain itu, tingginya subjektivitas dan elastisitas pasal-
pasal penodaan agama membuat penegakaan hukum 



218

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

penodaan agama juga sulit untuk dilakukan oleh 
pengadilan yang bersifat independen. Dalam konteks ini, 
proses hukum penodaan agama akan sangat diitentukan 
oleh tekanan massa. Tanpa tekanan massa, kasus-kasus 
“penodaan agama” banyak yang diselesaikan di luar 
mekanisme peradilan, misalnya dengan permintaan 
maaf, atau dalam kasus-kasus yang secara faktual 
diselesaikan melalui mekanisme peradilan, pada akhirnya 
diputus dengan vonis bebas. Bagi penegakan hukum di 
negara hukum dan negara demokrasi, pelibatan tekanan 
massa untuk mempengaruhi proses peradilan jelaslah 
tindakan yang merusak tertib hukum (law order) dan 
meruntuhkan supremasi lembaga pengadilan sebagai 
mekanisme puncak untuk mewujudkan tertib sosial 
(social order) dan tertib politik (political order).  

III.	 Konteks sosio politik lahirnya UU No. 1/PNPS/1965 tentang 
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama

10.	 UU No. 1/PNPS/1965 pada dasarnya memiliki 
genealogi panjang dalam kaitan dinamika pengelolaan 
keberagaman diIndonesia yang belum mapan. Tiga fase 
yang dapat dirujuk menjadi cikal bakal lahirnya UU itu 
dapat diringkas sebagai berikut: 

	 Pertama, fase integrasi bangsa-bangsa di Indonesia 
menjadi satu bangsa (diversity to unity). Proses yang 
telah dirintis antara 1900-1945 itu setidaknya telah 
melahirkan tiga peristiwa yakni lahirnya manifesto 
menjadi Indonesia pada 1924, bersepakat menjadi tanah 
air satu, bangsa satu dan bahasa satu Indonesia pada 
1928 dan puncak deklarasi kemerdekaan 17 Agustus 
1945.	



219

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

	 Kedua, fase mempertahankan integrasi satu tanah air, 
satu bangsa dan satu bahasa Indonesia dari dua ancaman 
besar yakni agresi kembali militer Belanda dan ancaman 
peruntuhan ideologi bersama bangsa dari pertarungan 
antara kelompok yang disebut nasionalisme religius 
yang ingin menjadikan Islam sebagai dasar negara dan 
kelompok yang menginginkan (multiconfessionalis) atau 
menjadikan nilai-nilai budaya bangsa yang mendasari 
bangunan Negara bangsa.1 Fase ini berlangsung antara 
1945-1950. 

	 Ketiga, fase mencari bentuk demokrasi Indonesia. Pada 
fase ini terjadi bongkar pasang dalam sistem demokrasi 
di Indonesia. Awalnya pilihan jatuh pada demokrasi 
konstitusional, dan berakhir menjadi demokrasi 
terpimpin yang berakhir pada 30 September 1965. 
Antara tahun 1950-1965, terjadi pertukaran bentuk 
negara, dari NKRI, menjadi sistem federal dan akhirnya 
kembali menjadi NKRI.

	 Pada fase ini juga ditandai menguatnya politik identitas 
berdasarkan kedaerahan yang sangat menonjol dan 
demikian juga kontestasi antara kaum santri dengan 
kelompok agama/kepercayaan yang lahir dari tradisi 
nusantara. Rivalitas antara kaum santri dan abangan 
terlihat sangat mendominasi ruang publik. Kontestasi 
nasionalisme religius dan nasionalisme sekuler saling 
berebut pengaruh.

	 Pada 1951 misalnya Mr. Wongsonegoro mulai giat 
mengorganisasi kelompok-kelompok keyakinan lokal 

1	 Robert W. Hefner (2005). H.5 



220

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

nusantara dalam membentengi identitas kelokalan 
Indonesia dari infiltrasi agama pendatang. Tidak hanya 
melalui organisasi kemasyarakatan, ia juga membentuk 
wadah aspirasi dalam Partai Indonesia Raya (PIR). 
Melihat sepak terjang Wongsonegoro, menimbulkan 
ketidaknyamanan dari kelompok Islam, sehinga Mahmud 
Dimyati pada sidang DPR RI 1952 meminta pelarangan 
terhadap aliran kebatinan dan dimasukkannya usulan 
definisi baku terhadap agama. Namun mendapat 
tantangan keras dari perwakilan umat Hindu Bali.

	 Melihat perkembangan kelompok agama lokal, pada 
tahun 1953, Departemen Agama melakukan pendataan 
terhadap kelompok kepercayaan. Dalam penelusurannya 
ditemui sebanyak 360 kelompok agama lokal. Fenomena 
ini semakin menggelisahkan kelompok Muslim, hingga 
Depag membuat Pengawas Kepercayaan Masyarakat, 
yang akhirnya diakuisisi oleh Kejaksaan Agung RI. Salah 
satu yang terkena dampak pemolisian dari kebijakan itu 
adalah pelarangan agama Arat Sabulungan di Mentawai 
pada 1954. Antara lain pemaksaan memilih Islam atau 
Kristen.

	 Situasi sosial politik itulah yang mendasari pijakan 
pemolisian agama dan kepercayaan yang berujung 
lahirnya UU No.1/PNPS/1965 oleh Presiden Soekarno. 
UU yang terkutuk itu setidaknya dilandasi oleh 4 
pemikiran pokok: 

i)	 Ketakutan atas pemberontakan antara lain 
PKI Madiun dengan dikeluarkannya Peraturan 
Pemerintan (PP No.10/1959) yang melarang 
pedagang kecil dan eceran yang bersifat asing yang 



221

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

berdampak pada padagang kecil Tionghoa. Termasuk 
juga pemberontakan DI/TII yang dianggap organisasi 
terlarang dengan dieksekusinya Sekarmadji Maridjan 
Kartoswiryo pada 1962. 

ii) Mengawasi Aliran Kebatinan/atau aliran kepercayaan 
yang dianggap berbahaya dan pengacau keamanan. 

iii)	Mendiskriminasi kelompok-kelompok agama 
menjadi kelompok agama yang distigma perusak 
ketentramana dan harus dikembalikan kepada agama 
induknya, agama yang diakui dan dilayani serta 
agama yang diakui tetapi tidak dilayani. 

iv)	Pemolisian terhadap kelompok masyarakat yang 
dianggap “suku terasing” sekaligus melakukan “politik 
memperadabkan” supaya yang belum beradab 
menjadi beradab menurut pemahaman kelompok 
agama dan masyarakat dominan.

	 Berdasarkan kondisi sosio politik itulah kemudian 
Mahkamah Agung (yudikatif) menyikapinya dengan 
menerbitkan peraturan internal berupa Surat Edaran 
Nomor 11 Tahun 1964 (SEMA No.11 Thn. 1964). SEMA 
tersebut berbunyi, “Karena Agama merupakan unsur yang 
penting bagi pendidikan rohaniyah, maka Mahkamah 
Agung menganggap perlu menginstruksikan agar barang 
siapa melakukan tindak pidana yang bersifat penghinaan 
terhadap Agama diberi hukuman yang berat.” 

	 Tegasnya genealogi lahirnya UU PNPS 1965 lahir 
didasari oleh situasi sosial politik menjelang tahun 1965. 
Yakni situasi kebangsaan yang dijiwai oleh semangat 



222

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

kewaspadaan nasional dalam rangka demokrasi 
terpimpin serta gerakan revolusi yang kala itu diwarnai 
dengan rasa saling curiga mencurigai antar kelompok 
masyarakat serta memanasnya pertentangan antar 
partai politik terutama antara golongan agama dan 
golongan komunis. Akhirnya, Menteri Agama pada 
waktu itu, Saifuddin Zuhri, mendesak Presiden Soekarno 
untuk mengeluarkan Penetapan Presiden No. 1 Tahun 
1965 mengenai Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau 
Penodaan Agama. 

11.	 Tujuan dan konteks lahirnya UU No. 1/PNPS/1965 
terlihat jelas dan tegas dalam rumusan pasal 156a KUHP 
yang berbunyi: Dipidana dengan pidana penjara selama-
lamanya lima tahun barang siapa dengan sengaja di 
muka umum mengeluarkan perasaan atau melakukan 
perbuatan: a. yang pada pokoknya bersifat permusuhan, 
penyalahgunaan atau penodaan terhadap suatu agama 
yang dianut di Indonesia; b. dengan maksud agar 
supaya orang tidak menganut agama apa pun juga, yang 
bersendikan Ketuhanan Yang Maha Esa”. Oleh karenanya 
dalam Pasal 4 UU PNPS No 1 Tahun 1965 (yang menjadi 
Pasal 156a KUHP) diatur secara eksplisit itikad jahat 
(evil mind/mens rea) yang harus ada dalam tindakan 
penodaan agama yakni adanya maksud agar orang tidak 
menganut agama apa pun yang bersendikan Ketuhanan 
Yang Maha Esa. Dan hal tersebut mengacu pada konteks 
kondisi sosial politik masyarakat Indonesia pada saat 
dikeluarkannya kebijakan tersebut. Dan hari ini konteks 
sosial politik masyarakat Indonesia jelas berbeda dengan 
masa tersebut.



223

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

	 Dalam perjalanannya, UU No. 1/PNPS/1965 semakin 
mendapatkan momentumnya manakala pada KUHP 
(WvS) yang semua tidak memuat secara khusus bab 
khusus mengenai delik agama, walaupun terdapat 
beberapa pasal yang dapat dikategorikan juga sebagai 
delik keberagamaan. Formalisasi pengaturan agama 
oleh negara tidak terlepas dari peran besar Prof. Oemar 
Senoadji, SH dalam makalahnya yang disampaikan 
dalam simposium “Pengaruh Kebudayaan dan Agama 
Terhadap Hukum Pidana” di Bali pada 1975. Makalah 
Senoadji berjudul “Delik Agama”. Dalam makalahnya ia 
mengemukakan pentingnya negara mengatur agama. 
Gagasan itulah yang menjadi latar belakang teori-teori 
delik agama di Indonesia. Paling tidak ada tiga teori 
yang dipakai Senoadji dalam merumuskan gagasannya. 
Pertama, teori melindungi agama (religionschutz 
theorie). Pada teori ini agamalah yang menjadi obyek 
perlindungan, karena agama merupakan bagian dari 
kepentingan umum yang harus dilindungi. Dari teori ini 
pula Senoadji mengusulkan pasal   “Dipidana dengan 
pidana penjara selama-lamanya lima tahun, barang 
siapa dengan sengaja di muka umum mengeluarkan 
perasaan atau melakukan perbuatan, a. Yang pada 
pokoknya bersifat permusuhan, penyalahgunaan 
atau penodaan terhadap suatu agama yang dianut di 
Indonesia, b. Dengan maksud agar supaya orang tidak 
menganut agama apa pun juga, yang bersendikan 
Ketuhanan Yang Maha Esa. Kedua, teori melindungi 
perasaan orang beragama (gefuhlsshutz theorie). Teori 
ini dimaksudkan melindungi rasa/perasaan orang-
orang beragama. Orang akan dipidana atas laporan 
seseorang jika perasaan beragamanya terganggu oleh 



224

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

orang seagama maupun dari penganut agama lain oleh 
sebab pemahaman keagamaan orang. Ketiga, teori 
perdamaian dan ketentraman umum (friedenshuctz 
theorie). Menurut teori ini kedamaian dan ketentraman 
umat beragama harus dilindungi diantara pemeluk 
agama lainnya. Dengan ini akar terjadi saling menjaga 
kedamaian dan ketentraman

	 Logika yang dibangun untuk melindungi agama kemudian 
menjadi pelik ketika dihadapkan dengan semakin 
majemuk dan kompleksnya fenomena keberagamaan. 
Maka catatan kritis yang dapat dirumuskan adalah; 
Bagaimana mungkin melindungi agama? Mungkinkah 
agama dimana di dalamnya terdapan doktrin dari 
Tuhan Sang Maha Pelindung, namun agamanya harus 
dilindungi Negara?  

	 Pertama, logika melindungi agama selain kabur 
pemaknaanya, juga bias pemikiran bahwa agama adalah 
elemen sosial yang rentan sehingga harus dilindungi. 
Kedua, Melindungi perasaan orang-orang beragama 
merupakan bentuk kesesatan pikir yang nyata. Misalnya 
ada dua kelompok orang dalam satu agama, memiliki 
pemahaman keagamaan yang berbeda, atau punya 
paham tafsir yang berbeda, maka salah satu pihaknya 
atau keduanya akan bisa saling melaporkan satu dan 
lainnya jika perasaannya merasa tersakiti karena 
perbedaan tafsir tersebut, misalnya yang paling ramai 
atas kata “khatamun nabiyin”. Kata khatam dalam 
ayat tersebut dapat diartikan penutup tetapi juga bisa 
diartikan “cincin”/ring atau bisa juga diartikan pelanjut/
penerus. Orang yang berpedoman dengan kata khatam 
sebagai penutup merasa tersinggung atau tidak nyaman 



225

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

dengan yang berpijak dengan arti penerus, dan lain 
sebagainya. Ketiga, menjaga ketentraman. Selama ini 
kasus-kasus dugaan penodaan agama yang dituduhkan 
kepada pelaku, seringkali terjadi blaming the victim 
dimana korban yang memiliki hak tidak hanya untuk 
persamaan hak, tetapi juga hak untuk berbeda sering 
dianggap sebagai perusak ketentraman, sementara 
yang seringkali menyebabkan keadaan tidak tentram 
disebabkan kelompok intoleran tidak bisa menerima 
perbedaan, lalu merasa resah dan nyatroni kelompok 
yang berbeda itu, kemudian korban dituduh dan 
disalahkan sebagai perusak ketentraman.

12.	 Mengacu pada pemahaman yang pada dasarnya sangat 
subyektif dan sesuai dengan kecenderungan tafsir 
dan berbedaan latar belakang masyarakat tafsirnya, 
maka SETARA Institute menegaskan bahwa UU No. 
1/PNPS/1965 bermasalah sejak dalam konstruksi 
rasionalnya dan potensial menjadikan kelompok-
kelompok minoritas keagamaan, termasuk Jemaat 
Ahmadiyah, sebagai korban dalam konstruksi dan logika 
hukum yang elastis, multitafsir, rumusan kabur atau tidak 
jelas (obscuur) dan tidak memberikan jaminan kepastian 
hukum dan keadilan. 

IV.	 Ringkasan Perkara Pengujian Konstitusionalitas UU No. 1/
PNPS/1965

13.	 Amici pada bagian ini ingin menggambarkan ulang 
substansi perkara a quo sebagai berikut. 

	 Pertama, Pemohon a.n. Asep Saepudin, S.Ag. dkk atau 
Pemohon I-Pemohon IX yang selanjutnya secara bersama-
sama disebut Pemohon mengajukan permohonan 



226

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

pengujian konstitusionalitas Pasal 1, 2, dan 3 UU No. 1/
PNPS/1965. Para pemohon adalah perorangan warga 
Negara Indonesia selalu penganut agama Islam yang 
berada dalam komunitas Ahmadiyah, yang menjadi 
korban pemberlakuan UU No.1/PNPS/1965 yang terjadi 
di berbagai tempat di Indonesia, yang mencakup domisili 
masing-masing pemohon. 

	 Kedua, Pemohon telah memenuhi kriteria lima syarat 
mengenai kerugian konstitusional (constitutional injury) 
sesuai dengan Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 
006/PUU-III/2005 dan putusan-putusan Mahkamah 
lainnya, yaitu (a) adanya hak dan/atau kewenangan 
konstitusional pemohon yang diberikan oleh UUD 1945, 
(b) hak dan/atau kewenangan konstitusional tersebut, 
dianggap telah dirugikan oleh berlakunya Undnag-
Undang yang dimohonkan pengujian, (c) kerugian 
dan/atau kewenangan konstitusional tersebut bersifat 
spesifik, (d) adanya hubungan sebab akibat, dan (e) 
adanya kemungkinan bahwa dengan dikabulkannya 
permohonan maka kerugian konstitusional tersebut 
tidak akan atau tidak lagi terjadi. 

	 Ketiga, hak konstitusional para Pemohon sebagaimana 
dijamin dalam UUD 1945 (untuk mendapatkan: pengakuan, 
jaminan, perlindungan, dan kepastian hukum yang adil 
serta perlakuan yang sama di hadapan hukum; kebebasan 
memeluk agama dan beribadat menurut agamanya; 
kebebasan meyakini kepercayaan, menyatakan pikiran 
dan sikap sesuai dengan hati nuraninya; kebebasan 
berserikat berkumpul dan mengeluarkan pendapat; rasa 
aman dan pelindungan dari ancaman ketakutan untuk 
berbuat atau tidak berbuat sesuatu yang merupakan hak 



227

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

asasi) menjadi dirugikan karena keberlakuan UU No. 1/
PNPS/1965 yang dimohonkan pengujiannya oleh para 
Pemohon. Kerugian tersebut terjadi bukan atas kelalaian 
atau ketidaksengaan para Pemohon sendiri, melainkan 
kerugian yang tidak akan terjadi kalau seandainya suatu 
UU atau ayat atau bagian dari suatu UU tidak berlaku, 
yang dalam permohonan para Pemohon, karena 
ketidakpastian dan ketidakjelasan norma dalam UU No. 
1/PNPS/1965 tersebut menyebabkan ketidakjelasan 
tafsir, sehingga mengakibatkan adanya ketidakpastian 
hukum, yang dengan demikian melanggar prinsip-prinsip 
Negara hukum sebagaimana diatur dalam Pasal (1) ayat 
(3) UUD 1945, dan mengakibatkan adanya kerugian 
konstitusional yang faktial dan konkrit terhadap para 
Pemohon.

	 Keempat, para Pemohon adalah warga Negara Indonesia 
yang menganut agama Islam yang berada dalam Komunitas 
Ahmadiyah, berdomisili di (a) Parakansalak, (b) Depok, (c) 
Cipeuyeum, (d) Kersamaju, dan (e) Gemuh, yang mengalami 
kerugian konstitusional dalam bentuk ditiadakannya hak 
untuk menganut aliran agama yang berada di Indonesia 
oleh para penganutnya yang beribadah secara internal 
yang merupakan bagian dari aliran-aliran yang telah ada 
dan aktif menjalankan kehidupan keagamaannya yang 
dalam wujud konkritnya para Pemohon sulit beribadah 
karena masjid mereka dirusak yang diakibatkan oleh 
Pemberlakuan UU No. 1/PNPS/1965.

	 Keempat, UU No. 1/PNPS/1965 diberlakukan terhadap 
para pemohon melalui Keputusan Bersama Menteri 
Agama, Jaksa Agung, dan Menteri Dalam Negeri 
Republik Indonesia Nomor 3 Tahun 2008, Nomor Kep-



228

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

003/A/JA/6/2008, dan Nomor 1999 Tahun 2008 tentang 
Peringatan dan Perintah Kepada Penganut, Anggota, dan/
atau Anggota Pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia 
dan Warga Masyarakat (SKB Ahmadiyah), yang dapat 
dilihat dari Konsideran Angka 3 SKB Ahmadiyah.

	 Kelima, perkara yang dimohonkan oleh para Pemohon 
bukanlah nebis in idem, meskipun telah keluar Putusan 
MK pada tahun 2009 dan 2012 mengenai pengujian UU 
No. 1/PNPS/1965, karena beberapa alasan: (i) Putusan 
2009 diajukan oleh para Pemohon yang tidak/belum 
menderita kerugian konstitusional secara faktual dan 
konkrit atas keberakuan UU No. 1/PNPS/1965, sedangkan 
para Pemohon menderita kerugian konstitusional 
tersebut secara faktual dan konkrit, (ii) para pemohon 
Putusan 2009 bertujuan membatalkan UU No. 1/
PNPS/1965, sedangkan Pemohon dalam permohonan 
ini bertujuan menguji konstitusionalitas beberapa pasal, 
(iii) Secara realitas faktual dan historis, Ahmadiyah 
telah ada di Indonesia sebelum era Kemerdekaan yaitu 
sejak tahun 1925, bahkan dengan segala kondisi yang 
ada Ahmadiyah masih tetap ada dan hadir di dunia 
sejak tahun 1889 dan saat ini telah di 210 negara, (iv) 
bahwa masing-masing Pemohon pada Permohonan 
ini, mengalami langsung, menderita secara langsung, 
mengalami kerugian konstitusional yaitu dengan 
dilanggarnya hak-hak konstitusional yang dimiliki dan 
dijamin oleh Konstitusi seperti hak untuk beribadah dan 
bebas dari perlakuan diskriminatif. Sedangkan masing-
masing pemohon tidak ada satupun yang membuat 
aksi di muka umum, baik di dunia nyata maupun di 
dunia maya (online), tidak membuat status-status yang 



229

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

memprovokasi, menghasut, menebarkan kebencian, 
mempersuasi terkait Tuhan, Nabi, Kitab Suci dan/atau 
agama tertentu yang tidak diakui di Indonesia, atau pun 
mengajak orang untuk tidak beragama.

	 Keenam, ruang lingkup pasal yang diuji oleh para 
Pemohon adalah: i) Pasal 1 UU No. 1/PNPS/1965, ii) 
Pasal 2 ayat (1) dan (2) UU No. 1/PNPS/1965, dan iii) 
Pasal 3 UU No. 1/PNPS/1965.

	 Ketujuh, dasar konstitusionalitas yang digunakan oleh 
para Pemohon adalah: i) Pasal 1 ayat (3) UUD 1945, ii) 
Pasal 28C ayat (2), iii) Pasal 28D ayat (1), iv) Pasal 28E 
ayat (1) dan (2), v) Pasal 28G ayat (1), vi) Pasal 28I, vii) 
Pasal 29 ayat (2).

	 Kedelapan, argumentasi Permohonan yang dijukan 
para Pemohon: i) Ketentuan Pasal 1, Pasal 2, dan 
Pasal 3 UU No. 1/PNPS/1965 telah menghasilkan 
adanya ketidakpastian hukum yang diakibatkan oleh 
munculnya ruang penafsiran yang Beragam sehingga 
bertentangan dengan Pasal 1 ayat (3) dan Pasal 28D ayat 
(1), ii) Ketentuan Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 UU No. 1/
PNPS/1965 bertentangan dengan Pasal 28E ayat (1) dan 
(2), dan Pasal 29 ayat (2). 

V.	 Penyikapan terhadap Permohonan Para Pemohon

14.	 Amici mengajukan beberapa pandangan mengenai 
permohonan para Pemohon dalam permohonan 
pengujian konstitusionalitas UU a quo sesuai dengan 
concern Amici sebagai berikut.



230

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

	 Pertama, mengacu pada data pelanggaran kebebasan 
beragama/berkeyakinan yang dihimpun SETARA 
Institute dalam 11 tahun terakhir sejak tahun 2007, 
para Pemohon benar-benar menderita kerugian 
konstitusional (constitutional injury) secara konkrit, 
juga potensial, dimana Jemaat Ahmadiyah menjadi 
korban pelanggaran dalam 556 peristiwa atau atau 
rata-rata 50.51 peristiwa pelanggaran menimpa mereka 
setiap tahun. Selain itu, pemenuhan dan penikmatan 
hak sipil mereka untuk beribadah menurut agama dan 
keyakinannya juga terganggu. Menurut data SETARA 
Institute, dalam 11 tahun terakhir, masjid Ahmadiyah 
mengalami 151 gangguan, mulai dari penolakan, 
penyegelan, perusakan, hingga pembakaran. 

	 Kedua, dalam pandangan SETARA Institute, pasal-pasal 
yang menjadi cakupan permohonan para pemohon 
dalam perkara a quo secara formal telah dijadikan 
dasar bagi pembentukan regulasi ministerial dalam 
bentuk SKB Ahmadiyah yang bersifat restriktif dan 
menampilkan politik penyingkiran (exclusionary politic) 
bagi Ahmadiyah. Selain itu UU No. 1/PNPS/1965 dan 
SKB sebagai turunannya secara bersama-sama menjadi 
dasar bagi pemerintah daerah untuk mengeluarkan 
kebijakan yang diskriminatif dan restriktif terhadap 
Ahmadiyah di tingkat lokal, dalam bentuk Peraturan 
Daerah Provinsi/Kabupaten/Kota, Peraturan Gubernur, 
Peraturan Bupati, Peraturan Walikota, Instruksi, Surat 
Edaran, dan sebagainya.

	 Ketiga, dalam pandangan SETARA Institute, permohonan 
yang diajukan oleh para Pemohon dalam perkara a quo 
bukanlah nebis in idem, mengingat kriteria-kriteria 



231

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

konstitusional yang melekat pada pemohon, kerugian 
konstitusional, hak dan kewenangan konstitusional, 
hubungan sebab-akibat antara permohonan dan 
kerugian konstitusional yang diderita oleh Pemohon 
sama sekali berbeda dengan dua permohonan pengujian 
konstitusionalitas yang berkenaan dengan UU No. 1/
PNPS/1965 sebelumnya.

	 Keempat, Pasal-pasal yang menjadi lingkup permohonan 
para Pemohon secara substantif bertentangan dengan 
asas hukum la scripta dan la certa, karenanya berpotensi 
membuka ruang interpretasi yang melanggar hak-hak 
konstitusional komunitas atau warga Ahmadiyah sebagai 
minoritas warga Negara yang hak-hak konstitusionalnya 
dijamin dalam pasal-pasal konstitusi sebagaimana telah 
diajukan oleh Pemohon sebagai dasar konstitusionalitas 
dalam permohonan a quo.

	 Kelima, permohonan para Pemohon agar Mahkamah 
menyatakan inkonstitusional beberapa pasal yang 
menjadi lingkup permohonan para Pemohon, dalam hal 
ini Pasal 1, 2, dan 3 UU No. 1/PNPS/1965 merupakan 
sesuatu yang dapat diterima secara yuridis maupun 
factual-historis, mengingat komunitas dan warga 
Ahmadiyah merupakan sekelompok warga Negara 
yang dalam aktivitas sosial maupun organisasionalnya 
tidak pernah bertentangan dengan konstitusi dan 
ideologi Negara yang sah, sehingga inkonstitusional dan 
melanggar hukum setiap upaya yang dilakukan oleh 
Negara dan aparatur pemerintahan di dalamnya untuk 
merestriksi hak-hak dasar mereka sebagai warga Negara 
yang dijamin oleh konstitusi.    



232

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

15.	 Amici, selain itu, membuat sejumlah submisi spesifik 
terkait pembatasan berekspresi: Pertama, ICCPR dan 
perjanjian-perjanjian hak asasi manusia tidak mengizinkan 
pembatasan dalam pengimplementasian hak kebebasan 
berekspresi untuk tujuan memastikan penghormatan 
terhadap agama atau melindungi dari “penodaan”.

	 Kedua, larangan dalam UU No. 1/PNPS/1965 terkait 
“dukungan public terhadap sebuah penyesatan dari 
ajaran-ajaran dasar” agama-agama tertentu rakyat 
Indonesia melanggar kebebasan berekspresi. Pelapor 
khusus PBB untuk pemajuan dan perlindungan hak 
kebebasan berpendapat dan berekspresi menyatakan 
bahwa pembatasan yang diizinkan oleh Pasal 19 [3] 
ICCPR “tidak dimaksudkan untuk menekan pengutaraan 
pandangan kritis, pendapat yang kontroversial atau 
pernyataan yang tidak tepat secara politis.”2

	 Ketiga, sementara negara dapat dan harus melarang 
advokasi kebencian terhadap agama, hal tersebut 
tidaklah menjadi subyek UU No. 1/PNPS/1965. Hukum 
hak asasi manusia menuntut negara-negara untuk 
melarang advokasi kebencian terhadap agama yang 
meliputi hasutan melakukan diskriminasi, permusuhan 
atau kekerasan (kerap disebut sebagai “pidato kebencian/
hate speech”), sebagaimana dinyatakan: Advokasi 
kebencian terhadap bangsa, ras atau agama apapun 
yang meliputi hasutan untuk melakukan diskriminasi, 
permusuhan atau kekerasan harus dilarang oleh hukum”

2	 Dewan Hak Asasi Manusia. Laporan Pelapor Khusus untuk pemajuan dan 
perlindungan hak kebebasan berpendapat dan berekspresi, Ambeyi Ligabo, Kepada 
Dewan Hak Asasi Manusia, 28 Februari 2008, A/HCR/7/14 paragraf 85.



233

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

	 Oleh karena itu, sementara pembatasan-pembatasan 
kebebasan ekspresi yang ditunjukkan untuk mencegah 
dan bahkan menghukum “pidato kebencian” sangatlah 
dibutuhkan dan perlu diberlakukan. Pembatasan 
tersebut haruslah secara ketat terbatas dalam lingkup 
advokasi kebencian terhadap bangsa, ras atau agama 
yang meliputi hasutan untuk melakukan diskriminasi, 
permusuhan atau kekerasan (dan melakukan propaganda 
perang, sebagaimana disebutkan dalam Pasal 20 [1]. 
Pembatasan-pembatasan ini tidak berlaku dalam 
kebebasan seperti ini yang meliputi penodaan agama, 
pelecehan atau pengkritisan agama, kepercayaan, 
symbol-simbol atau institusi sejenisnya. Posisi ini 
dikuatkan dengan Pelaporan Khusus untuk Kebebasan 
Berpendapat dan Berekspresi Perwakilan OSCE, untuk 
kebebasan media, Pelaporan Khusus OAS untuk 
kebebasan bereksprsi dan akses terhadap informasi 
Komisi Afrika untuk Hak Asasi Manusia dan Rakyat. 
Para ahli mengemukanan: “Pembatasan kebebasan 
berekspresi untuk mencegah intoleransi harus dibatasi 
dalam lingkup untuk mengadvokasi kebencian terhadap 
bangsa, ras atau agama yang meliputi hasutan untuk 
melakukan diskriminasi, permusuhan atau kekerasan”.3

16.	 Berkaitan dengan hak kebebasan beragama dan 
berkeyakinan, Amici mengajukan bahwa UU No. 1/
PNPS/1965 bertentangan dengan hukum Hak Asasi 
Manusia tentang kebebasan beragama dan berkeyakinan 
sebagaimana disebutkan pada Padal 18 ICCPR.  Dalam 

3	 Pernyataan bersama bertanggal 10 Desember 2008, tersedia di http://www.
article19.org/pdfs/other/jointdeclaration-ondefamation-of-religion-and-anti-
terorism-and -anti-ext.pdf 



234

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

konteks itu, amici membuat beberapa submisi khusus 
mengenai keterkaitan antara UU No. 1/PNPS/1965 
dengan kebebasan beragama dan berkeyakinan sebagai 
berikut.

	 Pertama, kebebasan beragama dalam Pasal 18 ICCPR 
melindungi hak-hak individu dari pada agama atau 
kepercayaan, ide, simbol atau tokoh keagamaan. Tujuan 
utama Pasal 18 ICCPR adalah melindungi hak individu 
atas kebebasan berfikir, berhati nurani dan beragama 
atau kepercayaan dalam kegiatan ibadah, ketaatan, 
pengalaman dan pembelajaran. 

	 Kedua, tujuan-tujuan yang disebutkan dalam UU No. 
1/PNPS/1965 tidak memenuhi kriteria pembatasan 
kebebasan beragama atau berkeyakinan menurut 
Pasal 18 ICCPR. Pasal 18 ayat [2] menyatakan bahwa 
pembatasan apapun harus “Diperlukan untuk 
melindungi keamanan, ketertiban, kesehatan atau moral 
masyarakat dan hak kebebasan mendasar orang lain. 
UU No. 1/PNPS/1965 tidak dengan jelas mengadopsi 
ketentuan pembatasan tersebut. Penetapan Presiden 
mengusulkan dua pembenaran, memelihara kesatuan 
nasional dan memupuk ketentraman beragama.

	 Ketiga, kebebasan beragama atau berkeyakinan 
menghalangi adanya pelarangan penafsiran konsep-
konsep keagamaan yang berbeda, sebagaimana 
disebutkan dalam Penetapan Presiden. Penetapan 
Presiden melarang bentuk-bentuk ekspresi dan kegiatan 
yang “menyimpang” dari pokok-pokok ajaran suatu 
“agama yang di anut di Indonesia”. Larangan tersebut 
bertentangan dengan hak kebebasan beragama atau 



235

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

berkeyakinan. Kebebasan beragama atau kebebasan 
berkeyakinan pada dasarnya meliputi perlindungan 
individu-individu yang memiliki penafsiran agama yang 
beragam.

	 Pelapor Khusus PBB untuk kebebasan beragama atau 
berkeyakinan menekankan bahwa “istilah ‘agama’ atau 
‘keyakinan’ harus ditafsirkan secara luas dan bahwa 
perlindungan hak asasi manusia tidaklah terbatas pada 
anggota agama dan kepercayaan tradisional dengan 
karakter institusional atau kebiasaan yang sejalan 
dengan agama-agama tradisional tersebut. Isi dari 
sebuah agama atau kepercayaan harus didefinisikan oleh 
para pemeluknya sendiri”.4  Lebih lanjut seperti telah 
diklarifikasi oleh Komite Hak Asasi Manusia “Kebebasan 
dari paksaan untuk memeluk atau menganut sebuah 
agama atau kepercayaan…tidak dapat dibatasi”.5  Oleh 
karena itu hukum-hukum yang karenanya menimbulkan 
ketakutan terhadap adanya penuntutan, pada 
prakteknya memaksa seseorang atau sekelompok orang 
untuk menganut agama atau kepercayaan yang berbeda 
dari yang mereka pilih secara bebas bertentangan 
dengan Pasal 18 ICCPR.

4	 Dewan Hak Asasi Manusia. Laporan Pelapor Khusus untuk Kebebasan 
beragama atau berkeyakinan, Asma Jahangir, 17 Juli 2009, A/HRC/64/159 paragraf 
31

5	 Komentar Hukum Komite Hak Asasi Manusia No. 22: Hak kebebasan berfikir, 
berhati nurani dan beragama, Dokumen PBB CCPR/C/21/Rev.1/Add.4, 30 Juli 1993 
paragraf 8 



236

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

	 Keempat, Penetapan Presiden mendiskriminasi orang-
orang yang tidak beragama dan penganut agama yang 
tidak disebutkan dalam ketentuannya yang merupakan 
pelanggaran kebebasan beragama dan kepercayaan. 
Hak kebebasan beragama atau berkeyakinan itu sendiri 
menuntut bahwa individu-individu yang menjadi bagian 
agama atau kepercayaan, apapun harus dilindungi. 
Pelapor Khusus PBB untuk kebebasan beragama atau 
berkeyakinan mengkritisi “hukum-hukum yang secara 
terbuka mendiskriminasi individu-individu atas dasar 
agama atau kepercayaan atau prasangka kurangnya 
semangat beragama”6

VI.	 Kesimpulan dan Rekomendasi

	 Berdasarkan keterangan sebagaimana telah diuraikan di atas, 
amici menyampaikan beberapa kesimpulan dan rekomendasi 
kepada yang mulia Majelis Hakim terkait dengan perkara 
permohonan a quo, sebagai berikut.

A.	 Kesimpulan

1.	 UU No. 1/PNPS/1965, sebagaimana yang diperkuat 
dengan Pasal 156a KUH Pidana yang mengacu pada 
Penetapan Presiden, bertentangan dengan hukum 
Hak Asasi Manusia tentang   kebebasan beragama 
dan berkeyakinan sebagaimana disebutkan pada 
Padal 18 ICCPR yang sudah diratifikasi menjadi UU 
No. 12 Tahun 2005.

2.	 Terhadap kesimpulan tersebut, Amici mengajukan 
beberapa submisi khusus sebagai berikut.

6	 Dewan Hak Asasi Manusia, Laporan Pelapor khusus untuk kebebasan beragama 
atau berkeyakinan, Asma Jahangir, 21 Desember 2009, A/HRC/13/40 paragraf 34 



237

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

a.	 Kebebasan beragama dalam Pasal 18 ICCPR 
melindungi hak-hak individu dari pada agama 
atau kepercayaan, ide, simbol atau tokoh 
keagamaan. Tujuan utama Pasal 18 ICCPR adalah 
melindungi hak individu atas kebebasan berfikir, 
berhati nurani dan beragama atau kepercayaan 
dalam kegiatan ibadah, ketaatan, pengalaman 
dan pembelajaran. 

b.	 Tujuan-tujuan yang disebutkan dalam UU No. 1/
PNPS/1965 tidak memenuhi kriteria pembatasan 
kebebasan beragama atau berkeyakinan menurut 
Pasal 18 ICCPR. Pasal 18 ayat (2) menyatakan 
bahwa pembatasan apapun harus didasarkan 
pada tujuan untuk melindungi keamanan, 
ketertiban, kesehatan atau moral masyarakat, 
dan hak kebebasan mendasar orang lain. UU 
No.1/PNPS/1965 tidak dengan jelas mengadopsi 
ketentuan pembatasan tersebut. UU a quo hanya 
menggunakan dua pembenaran; memelihara 
kesatuan nasional dan memupuk ketentraman 
beragama.

c.	 Kebebasan beragama atau berkeyakinan 
menghalangi adanya pelarangan penafsiran 
konsep-konsep keagamaan yang berbeda, 
sebagaimana disebutkan dalam UU No. 1/
PNPS/1965. UU No. 1/PNPS/1965 melarang 
bentuk-bentuk ekspresi dan kegiatan yang 
“menyimpang” dari pokok-pokok ajaran suatu 
“agama yang dianut di Indonesia”. Larangan 
tersebut bertentangan dengan hak kebebasan 
beragama atau berkeyakinan. Kebebasan 



238

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

beragama atau kebebasan berkeyakinan pada 
dasarnya meliputi perlindungan individu-individu 
yang memiliki penafsiran agama yang beragam.

B.	 Rekomendasi

1.	 Majelis Hakim hendaknya menjadikan hukum Hak 
Asasi Manusia dan jaminan konstitusional mengenai 
kebebasan beragama/berkeyakinan sebagai dasar 
utama untuk menguji konstitusionalitas UU No. 1/
PNPS/1965. 

2.	 Majelis Hakim hendaknya menjadikan perkembangan 
sosial-keagamaan aktual sebagai salah satu 
pertimbangan utama untuk menilai relevansi dan 
konstitusionalitas pembatasan terhadap ekspresi-
ekspresi hak konstitusional warga untuk.memeluk 
agama dan beribadah secara merdeka.

3.	 Majelis Hakim hendaknya meletakkan kebebasan 
internal (forum internum) atas kebebasan beragama/
berkeyakinan sebagai ranah yang tidak boleh 
diintervensi oleh siapapun, sedangkan kebebasan 
eksternal (forum externum) dalam mengekspresikan 
agama/keyakinan hanya dapat dibatasi untuk tujuan 
melindungi keamanan, ketertiban, kesehatan atau 
moral masyarakat dan hak kebebasan mendasar 
orang lain. 



239

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Bibliografi
American Association for the International Commission of Jurists. 

Siracusa Principles on the Limitation and Derogation Provisions 
in the International Covenant on Civil and Political Rights.  1985. 

Article 19. The Camden Principles on Freedom of Expression and 
Equality .2009.Benesch, Susan. Contribution to OHCHR Initiative 
on Incitement to National, Racial, or Religious Hatred. 2011. 

Hidayat, Nurkholis, M. Isnur, dan Febi Yonesta. Peradilan Kasus-Kasus 
Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan: Rangkuman 8 Studi 
Kasus: Dampak, Pencapaian, Hambatan, dan Strategi. Cet. 2. 
Jakarta: Lembaga Bantuan Hukum Jakarta, 2014. Indonesia. 

SETARA Institute. Putusan Uji Materi Undang-Undang No. 1/
PNPS/1965 tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan / atau 
Penodaan Agama terhadap Undang-Undang Dasar 1945 di 
Mahkamah Konstitusi

Undang - Undang Hak Asasi Manusia. UU No. 39 Tahun 1999. LN No. 
165 Tahun 1999. TLN No. 3886. 

Undang - Undang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan 
Agama . LN No. 3 Tahun 1965. TLN No. 2756. 

Undang - Undang Pengesahan Kovenan Internasional Tentang Hak - 
Hak Sipil dan Politik . UU No. 12 Tahun 2005. LN No. 119 Tahun 
2005. TLN No. 4558. 

Komisi Untuk Orang Hilang dan Korban Tindak Kekerasan. Panduan 
Pemolisian dan Hak berkeyakinan, Beragama, dan Beribadah. 
Jakarta: KontraS, 2012. 

Mahkamah Konstitusi RI. Putusan perkara Nomor 140-PUU-VII/2009 
Perihal Pengujian Undang - Undang Nomor 1 Tahun 1965 
tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan 
Agama Terhadap Undang - UNdang Dasar Negara Republik 
Indonesia Tahun 1945. 2009. 



240

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Profil SETARA Institute

	 SETARA Institute adalah organisasi yang didirikan oleh 
beberapa individu yang didedikasikan untuk ide bahwa setiap orang 
harus diperlakukan sama sementara menghormati keberagaman, 
mengutamakan solidaritas dan menjunjung tinggi martabat manusia. 
Perusahaan ini didirikan oleh orang-orang yang ingin menghapuskan 
diskriminasi dan intoleransi atas dasar agama, suku, suku, warna 
kulit, jenis kelamin, dan status sosial lainnya, serta meningkatkan 
solidaritas dengan lemah dan korban.

SETARA Institute percaya bahwa masyarakat demokratis akan 
memungkinkan kemajuan dan saling pengertian, menjunjung tinggi 
kehormatan, dan mengakui keberagaman. Namun, diskriminasi 
dan intoleransi masih ada dan bahkan mengarah pada kekerasan. 
oleh karena itu, beberapa langkah-langkah yang memperkuat 
penghormatan terhadap keragaman dan hak asasi manusia melalui 
partisipasi yang lebih luas harus dilakukan untuk memajukan 
demokrasi dan perdamaian.

SETARA Institute mempromosikan penciptaan kondisi 
yang akan menyebabkan sistem politik yang terbuka berdasarkan 
penghormatan terhadap keberagaman, pembelaan hak asasi 
manusia, dan penghapusan intoleransi dan sikap xenophobia. Sejak 
berdirinya, setidaknya untuk operasi 5 tahun, Setara Institute telah 
diproduksi 20 laporan (dalam bentuk laporan penelitian, kertas 
kebijakan) dan menilai banyak apresiasi. Kehadiran Setara Institute 
memiliki pengaruh lain di dalam mempromosikan pluralisme yang 
di Ers dari lembaga lain yang melakukan masalah yang sama dengan 
pendekatan teologis, sementara SETARA Institute melakukannya 
dengan berbasis sekuler.



241

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Tujuan Setara Institute:
•	 Untuk mempromosikan pluralisme, kemanusiaan, demokrasi 

dan hak asasi manusia

•	 Untuk mempelajari dan advokasi pluralisme, kebijakan publik 
yang berpusat pada manusia, demokrasi dan hak asasi manusia

•	 Untuk memulai dialog tentang resolusi konflik

•	 Untuk melakukan kegiatan pendidikan publik.

Program Dan Kegiatan
•	 Monitoring hak asasi manusia, khususnya yang terkait dengan 

kebebasan beragama / berkeyakinan dan HAM indeks kinerja 
2013

•	 Kebijakan review pada Instruksi Presiden Nomor 2 Tahun 2013 
tentang penanganan gangguan keamanan dalam negeri

•	 Memperkuat Advokasi Kebebasan Beragama

•	 Advokasi Kebijakan Keagamaan Harmony Hidup Legal Draft, 
Draft Keamanan Nasional Hukum, Organisasi Massa Legal Draft, 
dll.

•	 Kasus Tracking System (CTS); Sistem online database pada 
kekerasan Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan

•	 Urutkan Pesan Service (SMS) gateway pada kekerasan Kebebasan 
agama dan Kepercayaan

•	 Penelitian: MP3EI / master plan percepatan ekonomi Indonesia 
dan pengembangan, dan hak asasi manusia juga ful penggenapan

•	 Penelitian: Satu dekade pada kinerja terorisme akuntabilitas 
pemberantasan

•	 Penelitian: Memahami Hak Minoritas di Indonesia

•	 Penelitian: Sistem pendidikan nasional dan isu-isu tentang 
kekerasan Kebebasan Agama dan Kepercayaan



242

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

•	 Penelitian: Dinamika perkotaan dan ketegangan kehidupan 
sosial keagamaan

•	 Penelitian: Hak konstitusional warga negara ful Indeks 
penggenapan. Satu dekade pengadilan konstitusi dan 
amandemen Konstitusi Republik Indonesia

•	 Penelitian: Internet, kebebasan berekspresi dan radikalisme

•	 Konferensi: konsultasi nasional untuk korban Kebebasan Agama 
dan Kepercayaan.



243

17. Amicus curiae (Prof. Dr. Ahmad Syafii Maarif)

Dalam perkara Nomor 56/PUU-XV/2017

Permohonan Pengujian Undang-Undang No. 1/PNPS/1965 tentang 
Pencegahan, Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama terhadap 
Undang-Undang Dasar Negara RI tahun 1945.

Dalam perjalanan bangsa menuju 73 tahun merdeka, kita masih 
beruntung menjadi bangsa yang berdaulat dalam bingkai Negara 
Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). Karenanya kita mesti senantiasa 
bersyukur kepada Tuhan Yang Maha Kuasa atas segala rahmat dan 
berkah-Nya kepada negeri tercinta ini. 

Saya memandang, Pancasila merupakan rahmat Tuhan di negeri ini, 
karena sudah teruji melalui lintasan sejarah yang panjang sebagai 
dasar negara yang mempersatukan kita sebagai bangsa yang beragam 
dari segi agama, suku, dan bahasa. Apalagi jika dibandingkan dengan 
negara-negara yang penduduknya mayoritas Muslim di Timur-Tengah 
yang sekarang sedang diancam konflik bersaudara, kita masih menjadi 
negara yang tumbuh meyakini betapa kebhinekaan dan kemajemukan 
menjadi salah satu kekuatan besar bangsa ini.

Saya secara pribadi setuju dengan inisiatif Presiden Jokowi untuk 
senantiasa mengingatkan kita semua perihal kebhinekaan dan 
pentingnya Pancasila sebagai dasar negara. Selama kita masih 
menjadikan Pancasila sebagai pijakan bersama dalam berbangsa dan 
bernegara, saya akan selalu optimis bangsa ini masih mempunyai 
masa depan.

Salah satu sila yang masih perlu mendapatkan perhatian bersama 
adalah Sila Pertama, “Ketuhanan Yang Maha Esa” sebagai komitmen 



244

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

bersama semua agama dan keyakinan. Sila pertama ini kerap 
disalahpahami oleh banyak pihak sebagai monopoli satu keyakinan 
atas keyakinan yang lain. Padahal jika dicermati dengan saksama, Sila 
Pertama justru menjadi landasan teologis pentingnya keadaban dan 
toleransi dalam berbangsa dan bernegara. Bung Karno memberikan 
penjelasan yang cermat, bahwa yang dimaksud dengan Sila Pertama 
adalah ketuhanan yang berkebudayaan, yaitu ketuhanan yang antara 
sama warga dengan warga lain dapat menghormati dan menghargai. 
Tidak ada egoisme dan fanatisme yang dapat mengganggu keadaban 
publik di antara sesama warga.

Maka dari itu, jika kita benar-benar menghayati Pancasila, maka 
sebenarnya tidak perlu ada fanatisme buta dan egoisme yang 
berlebihan dalam beragama. Kita harus membuka seluas-luasnya 
pada kebhinekaan, baik dalam intra-agama maupun antar-agama.

Setelah dicermati dengan baik, saya memandang toleransi dalam 
intra-agama tidak kalah pelik daripada toleransi antar-agama. Di 
negeri ini, potensi konflik dalam intra-agama menjadi persoalan 
serius, di antaranya karena kurangnya pemahaman terhadap Sila 
Pertama Pancasila. Sejatinya setiap warga apapun mazhab dalam 
intra-agama, khususnya Islam dapat menghargai keyakinan masing-
masing. Tidak perlu ada diskriminasi dan persekusi terhadap 
kelompok yang berbeda mazhab.

Lebih-lebih dalam mengekspresikan keyakinan dan melaksanakan 
ibadah, tidak perlu ada diskriminasi terhadap kelompok minoritas 
dalam intra-agama. Dalam berbagai penelitian yang dilakukan oleh 
Setara Institute dan The Wahid Foundation disebutkan, bahwa Syiah 
dan Ahmadiyah merupakan kedua kelompok minoritas dalam intra-
agama yang kerapkali mendapatkan perlakuan diskriminatif dalam 
melaksanakan ibadah dan kegiatan keagamaannya.



245

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Padahal kalau kita cermati, Syiah dan Ahmadiyah merupakan 
komunitas Muslim yang secara jumlah di dunia tidaklah kecil. Mereka 
hampir tersebar di seluruh dunia sebagai komunitas yang mempunyai 
hak hidup, yang dilindungi oleh Hak Asasi Manusia.

Dalam alam Pancasila semestinya kita berdewasa dalam beragama 
dan berbangsa. Tidak perlu ada diskriminasi terhadap kelompok 
minoritas dalam intra-agama sejauh untuk beribadah dan melakukan 
kegiatan yang tidak mengganggu ketertiban umum.

Di negara-negara yang sudah maju demokrasi, Hak Asasi Manusia, 
dan multikulturalisme pada umumnya memberikan perhatian 
terhadap perlindungan beribadah. Di Amerika Serikat, Kanada, dan 
negara-negara Eropa, kita akan melihat ratusan masjid milik penganut 
Syiah dan Ahmadiyah mendapatkan hak dan perlindungan dalam 
melaksanakan ibadah.

Mestinya di negeri yang menganut Pancasila sebagai dasar negara, 
kita juga dewasa dalam beragama untuk memberikan hak beribadah 
yang sama terhadap kelompok minoritas dalam intra-agama. Jika 
kita berhasil menjadikan Borobudor dan Prambanan sebagai situs 
kebudayaan yang dilestarikan selama berabad-abad, semestinya 
sesama umat dalam intra-agama tidak ada diskriminasi terhadap 
kelompok minoritas karena perbedaan mazhab.

Maka dari itu, kita mestinya konsisten menjadikan konstitusi sebagai 
landasan dalam mengekspresikan hak asasi manusia, sebagaimana 
tercermin dalam pasal 28D ayat 1 Undang-Undang Dasar Tahun 
1945 yang berbunyi, Setiap orang berhak atas pengakuan, jaminan, 
perlindungan, dan kepastian hukum yang adil serta perlakuan 
yang sama di hadapan hukum. Begitu halnya dalam pasal 28E ayat 
1, 2, dan 3 Undang-Undang Dasar Tahun 1945 disebutkan, Setiap 
orang bebas memeluk agama dan beribadat menurut agamanya, 



246

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

memilih pendidikan dan pengajaran, memilih pekerjaan, memilih 
kewarganegaraan, memilih tempat tinggal di wilayah negara dan 
meninggalkannya, serta berhak kembali. Setiap orang berhak atas 
kebebasan meyakini kepercayaan, menyatakan pikiran dan sikap, 
sesuai dengan hati nuraninya. Setiap orang berhak atas kebebasan 
berserikat, berkumpul, dan mengeluarkan pendapat.

Di dalam pasal 29 ayat 2 Undang-Undang Dasar Tahun 1945 juga 
ditegaskan, bahwa Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap 
penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk 
beribadat menurut agamanya dan kepercayaannya itu.

Dalam hal memahami diktum “penodaan agama” dalam UU PNPS 
tahun 1965, sejatinya kita harus hati-hati dalam mengimplementasikan 
kebijakan tersebut. Saya berhadap Undang-Undang tersebut tidak 
secara membabi-buta digunakan untuk memberangus hak kelompok 
minoritas dalam beribadah dan melaksanakan keyakinannya.

Pada akhirnya, kita perlu menjaga keragaman agama dan keyakinan 
yang sudah menjadi salah satu ciri dan identitas negeri ini. Dunia 
internasional memuji Indonesia karena berhasil menjadi contoh baik 
bagi demokrasi dan hak asasi manusia di dunia, khususnya dunia 
Islam. Dan saatnya, kita mengambil langkah-langkah konstitusional 
dalam rangka memberikan hak kepada setiap kelompok untuk 
beribadah sesuai dengan keyakinan dan kepercayaan masing-masing. 

Yogyakarta, 1 Februari 2018



247

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penullis

Nama	 : Prof. Dr. Ahmad Syafii Maarif

Profesi	 : Akademisi

Pendidikan	 :

S1,	 Jurusan Sejarah, IKIP Yogyakarta (1968)

S2,	 Jurusan Sejarah, Ohio University, Athens, Ohio, AS, (MA, 
1980)

S3,	 Pemikiran Islam, Universitas Chicago, Amerika Serikat, (Ph.D, 
1983)

Karier	 	 :

•	 Dosen senior (pensyarah kanan) di Universitas Kebangsaan 
Malaysia (1990-1994)

•	 Dosen senior Filsafat Sejarah IKIP Yogyakarta (1992-1993)

•	 Profesor tamu di McGill University, Kanada (1992-1994)

•	 Profesor Filsafat Sejarah IKIP Yogyakarta (1996)

•	 Wakil Ketua PP Muhammadiyah (1995-1998)

•	 Ketua PP Muhammadiyah (1998-2000)

•	 Ketua PP Muhammadiyah  (2000- 2005)

•	 Pengurus Masyarakat Sejarawan Indonesia

•	 Pemimpin Redaksi majalah Suara Muhammadiyah Yogyakarta 
(1988-1990)



248

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

•	 Anggota Staf Ahli jurnal Ummul Qur’an (1988)

•	 MAARIF Institute for Culture and Humanity (2002)

•	 Presiden World Conference on Religion for Peace (WCRP)



249

18. Amicus curiae  (Dr. Franz Magnis-Suseno)

MENGHINDARI PENAFSIRAN KELIRU PASAL 1 UU NO. 1/PNPS/1965 
KEADILAN BAGI KOMUNITAS ACHMADIYAH

Dengan tulisan ini - dalam pengertian menjadi Amicus curiae 
Mahkamah Konstitusi R. I. - saya ingin mengajukan beberapa 
pertimbangan yang dapat membantu dalam penanganan Permohonan 
No. 56 /PUU-XV/2017. Perlu ditegaskan penulis bahwa ia bukan ahli 
hukum dan karena itu kurang pandai memakai bahasa hukum yang 
tepat.

RINGKASAN

Saya ingin menunjukkan dua hal, Pertama Bahwa 
Pasal 1 Undang-undang No. 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan 
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama (UU No. 1/PNPS/1965) 
tidak dapat menjadi dasar untuk      menuduh suatu komunitas yang 
keyakinan, ajaran dan kegiatannya (ritus) berbeda dari sesuatu agama 
yang dianut di Indonesia, melakukan penodaan terhadap sesuatu 
agama itu.

Inti argumentasi saya: Yang dapat dianggap penodaan 
hanyalah penafsiran dan kegiatan yang secara eksplisit diarahkan 
pada sesuatu agama itu dengan cara yang memperlihatkan maksud 
“permusuhan, penyalahgunaan atau penodaan” (Pasal 156a huruf 
a KUHP) (mens rea), akan tetapi tidak dengan kenyataan bahwa 
komunitas itu sendiri mengikuti suatu  keyakinan, pelbagai penafsiran 
(terhadap diri sendiri) dan kegiatan (misalnya ritual) yang sama atau 
mirip dengan keyakinan, pelbagai penafsiran dan kegiatan  berbeda 



250

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dari sesuatu agama itu. 

Kedua, bahwa komunitas Achmadiyah Indonesia sebagai 
komunitas manusia dan warga Negara     Indonesia wajib diberi 
perlindungan penuh, termasuk perlindungan atas “kebebasan    
meyakini kepercayaan, menyatakan pikiran dan sikap, sesuai dengan 
hati nuraniya” (Pasal 29 (2) UUD 1945 Yang Diamendemen), sesuai 
dengan kewajiban berat Pemerintah untuk “melindungi segenap 
bangsa Indonesia dan seluruh tumpah darah Indonesia” (Pembukaan 
UUD 1945).

I.	 BEBERAPA PERTIMBANGAN BERKAITAN DENGAN PASAL 1 UU 
NO. 1/PNPS/ 1965 

1.	 Saya mengandaikan bahwa larangan dalam pasal 1 UU No. 
1/PNPS/ 1965   terhadap “dengan sengaja di muka umum 
menceritakan, menganjurkan atau mengusahakan dukungan 
umum, untuk melakukan penafsiran tentang sesuatu agama 
yang dianut di Indonesia, atau melakukan kegiatan-kegiatan 
keagamaan yang menyerupai kegiatan-kegiatan keagamaan 
dari agama itu; penafsiran dan kegiatan mana menyimpang 
dari pokok-pokok ajaran agama itu” dimengerti dalam kaitan 
dengan Pasal 156a huruf a KUHP yang menyangkut hal 
“dengan sengaja di muka umum mengeluarkan perasaan 
atau melakukan perbuatan: a. yang pada pokoknya bersifat 
permusuhan, penyalahgunaan atau penodaan terhadap suatu 
agama yang dianut di Indonesia” (Psl 156a huruf a).

2.	 Itu berarti bahwa melakukan “suatu penafsiran dan kegiatan” 
yang “menyimpang dari pokok-pokok ajaran agama itu” hanya 
dilarang (dan memang hanya masuk akal dilarang) sejauh 
memuat “permusuhan, penyalahgunaan atau penodaan 
terhadap suatu agama yang dianut di Indonesia”. Dengan 



251

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

sendirinya “suatu penafsiran dan kegiatan” yang hanya 
merupakan ekspresi keyakinan komunitas itu sendiri dan tidak 
diarahkan kepada komunitas religius atau agama lain tidak 
mungkin merupakan penodaan dan karena itu seharusnya 
tidak termasuk sikap yang dilarang dalam pasal 1 UU No. 1/
PNPS/1965  itu. 

3.	 Atau dengan kata lain: Menghayati suatu keyakinan religius, 
termasuk pelbagai tafsiran tentang apa yang diimani sendiri 
serta pelbagai kegiatan yang dianggap implikasi iman itu tidak 
berarti “mengeluarkan perasaan atau melakukan perbuatan 
yang bersifat permusuhan, penyalahgunaan atau penodaan 
terhadap suatu agama yang dianut di Indonesia”. Suatu 
penodaan mengandaikan bahwa ybs. mengacu pada ajaran/
kegiatan suatu komunitas religius lain. Tetapi apa yang diimani/
diajari bagi diri sendiri, serta ritus-ritus suatu komunitas tidak 
menodai/mau menjelekkan siapa pun, jadi dengan sendirinya 
tidak boleh dianggap penodaan.

•	 Catatan sampingan: Menafsirkan agama lain pun 
tidak mesti bersifat penodaan. Contoh: Banyak teolog 
Kristiani menafsiran sikap Buddhisme (Theravada) yang 
tidak bicara tentang Allah sebagai theologia negativa, 
sesuatu yang dalam Buddhisme sendiri tidak ditemukan. 
Istilah itu (theologia negativa) oleh Buddhisme sendiri 
tidak dipakai. Namun “theologia negativa” adalah sikap 
teologis yang sangat terhormat, di mana teologi penuh 
hormat lebih baik tidak bicara tentang Allah, daripada 
omong yang tak benar. Penafsiran seperti itu terhadap 
agama lain sama sekali tidak menodai agama itu. 

4.	 Pertimbangan nomor 3 itu memperlihatkan suatu kerancuan 
dalam istilah “menyimpang”. Menyimpang adalah istilah 
berpihak, bukan istilah objektif. Katolik beratus-ratus tahun 



252

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

menyebut Protestan sebagai “menyimpang” dan Kristen 
Protestan menyebut   Gereja Katolik “menyimpang” (syukur, 
bahasa itu sekarang diatasi, tidak   dipakai lagi). Lalu mana 
yang menyimpang? Masing-masing menganggap yang 
berbeda dialah yang menyimpang karena menganggap dirinya 
sendiri benar dan yang berbeda sebagai menyimpang/tidak 
benar. Pihak luar, agama lain, suatu Departemen Agama, 
Pemerintah, suatu DPR tidak berada dalam posisi untuk bisa 
memastikan mana dari dua pihak itu yang benar dan mana 
yang menyimpang. Yang dapat memastikannya secara objektif 
hanyalah Tuhan sendiri. Seharusnya semua pihak di luar 
mereka yang bersangkutan harus mengatakan: Katolik dan 
Protestan berbeda dalam penafsiran ajaran Yesus.     “Berbeda” 
itulah yang objektif dan dapat dipastikan. 

5.	 Perlu diperhatikan bahwa hal itu tidak hanya berlaku bagi 
hubungan antara dua agama, misalnya agama Islam dan agama 
Kristiani, melainkan juga terhadap komunitas di dalam suatu 
agama sendiri yang keyakinan/tafsiran/kegiatan berbeda dari 
mainstream agama itu. Contoh: Semua aliran besar Kristiani 
- Katolik, Orthodoks, Protestan - berpendapat bahwa ajaran 
komunitas Saksi Yehowa menyimpang, maksudnya, tidak sesuai 
dengan ajaran Kristiani yang benar. Sebaliknya komunitas 
Saksi Yehowa sendiri menganggap         ajaran/ritus Katolik dll. 
menyimpang dari yang diajarkan Yesus. Mana yang benar? 
Jelas sekali, kebenaran Ilahi tidak ada kaitan dengan jumlah 
orang yang menganut suatu kepercayaan. Yang tahu mana yang 
benar hanyalah Tuhan. Maka baik mayoritas maupun minoritas 
dalam satu agama wajib menahan diri, yang berhak memberi 
penilaian definitif semata-mata Tuhan sendiri. Jelas sekali, 
Negara (Deparetemen Agama) tidak kompeten menyatakan 
bahwa Saksi Yehowa menyimpang. Yang dapat dikatakan 
bahwa ajaran mereka berbeda dari mainstream Kristiani. 



253

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

6.	 Kesimpulannya: Negara – dan pihak luar lain – sama sekali tidak 
berkompetensi, dan oleh karena itu terlarang, menyebutkan 
ajaran atau kegiatan keagamaan suatu komunitas beragama 
sebagai “menyimpang”. Negara atau Pemerintah mana pun 
tidak mempunyai akses langsung terhadap pandangan Tuhan.

7.	 Oleh karena itu rumus pasal 1 No. 1/PNPS/ 1965   yang “melarang 
... melakukan kegiatan-kegiatan keagamaan yang menyerupai 
kegiatan-kegiatan keagamaan dari agama itu” hanya benar 
apabila “kegiatan-kegiatan” itu dilakukan dengan maksud 
“mengeluarkan perasaan atau melakukan perbuatan: a. yang 
pada pokoknya bersifat permusuhan, penyalahgunaan atau 
penodaan terhadap suatu agama yang dianut di    Indonesia” 
(Pasal 156a huruf a KUHP). Sedangkan kalau komunitas religius 
itu “melakukan kegiatan-kegiatan keagamaan yang menyerupai 
kegiatan-kegiatan keagamaan” suatu agama lain, itu sama 
sekali tidak merupakan penodaan agama karena semata-mata 
merupakan ekspresi keyakinan keagamaan komunitas itu, entah 
mirip atau tidak mirip dengan kegiatan suatu agama lain. Di sini 
pun bahasa objektif harus merumuskan bahwa komunitas itu, 
berdasarkan keyakinan keagamaannya, melakukan kegiatan 
yang          menyerupai kegiatan suatu agama lain (contoh: Saksi 
Yehowa bisa membaptis warga dengan cara yang sama yang 
juga dipakai Katolik) dan itu dilindungi oleh hak atas kebebasan 
beragama. Tidak ada hak suatu agama B untuk menuduh suatu 
komunitas beragama A sebagai penoda karena komunitas A 
mempunyai ritus/ibadat/kegiatan yang sama/mirip dengan 
agama B. Kebebasan beragama yang dijamin dalam Undang-
undang Dasar R. I. menjamin bahwa apa yang menjadi ritus 
atau kegiatan religius suatu       komunitas religius tidak boleh 
dicampuri pihak luar.

8.	 Pertimbangan-pertimbangan itulah latar belakang hak atas 
kebebasan beragama yang amat kuat dilindungi dalam UUD 



254

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

1945 dgn Amendemen. Kebebasan beragama mengatakan 
bahwa apa yang menjadi keyakinan religius seseorang atau 
sekelompok orang tidak merupakan wewenang pihak luar apa 
pun. Apakah komunitas itu kecil atau besar, sudah lama atau 
masih baru, mayoritas atau minoritas, namun keyakinannya 
tentang iman kepercayaannya sama sekali tidak tergantung 
dari apakah komunitas agama lain menyetujuinya atau tidak 
(hak Saksi Yehowa atas keyakinan dan kegiatan ritual mereka 
sama sekali tidak tergantung dari apakah Gereja Katolik 
menyetujuinya atau tidak). Melainkan setiap orang dan setiap 
komunitas wajib “dijamin kemerdekaannya ... untuk memeluk 
agamanya masing-masing dan untuk beribadat menurut agama 
dan kepercayaannya itu” UUD 1945, Pasal 29 (2), sesuai dengan 
ayat (2) Pasal 28E yang menyatakan bahwa “setiap orang 
berhak atas kebebasan meyakini kepercayaan, menyatakan 
pikiran dan sikap, sesuai dengan hati nuraninya.”

9.	 Kesimpulan: Larangan yang diungkapkan dalam Pasal 1 UU No. 
1/PNPS/ 1965  tidak dapat dipergunakan untuk melarang suatu 
komunitas untuk menganut keyakinan/kepercayaan serta 
ritus/kegiatan religius yang berbeda dari suatu agama lain.

II.	 BEBERAPA PERTIMBANGAN TERHADAP SITUASI KOMUNITAS 
YANG DINAMAKAN ACHMADIYAH, YANG SEMBILAN WAKILNYA 
MENGAJUKAN PERMOHONAN TERHADAP MAHKAMAH 
KONSTITUSI

1.	 Penulis ini bukan orang Islam dan karena itu tidak akan masuk 
ke dalam kontroversi apa pun tentang ajaran mana yang 
merupakan “ajaran Islam yang benar” dan “tidak benar”.

2.	 Pertimbangan ini merupakan ungkapan keprihatinan terhadap 
situasi komunitas Achmadiyah di Indonesia. Sejak sekitar 13 



255

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

tahun komunitas itu menderita persekusi. Bukan hanya semakin 
sulit bagi mereka untuk beribadat, tetapi mereka menjadi objek 
penyerangan fisik. Bukan hanya banyak rumah ibadat mereka 
ditutup dan dirusak, melainkan warga Achmadiyah sendiri ada 
yang secara fisik diserang dan ada yang rumah-rumah mereka 
sendiri dirusak.  

3.	 Komunitas Achmadiyah adalah warga negara Indonesia 
padahal Pemerintah wajib berat “melindungi segenap bangsa 
Indonesia dan seluruh tumpah darah Indonesia”. Dalam 
sejarah Indonesia ada warga Achmadiyah yang memberikan 
sumbangan penting terhadap pewujudan bangsa dan negara 
yang merdeka. Penulis berpendapat bahwa kesan bahwa 
negara tidak memberikan perlindungan yang merupakan 
wajib beratnya kepada warganya yang termasuk komunitas 
Achmadiyah, serius dan amat memalukan.

4.	 Mereka yang menolak pengertian Islam yang dianut oleh 
komunitas Achmadiyah berhak menyatakan kepada umat 
merek hal penolakan itu - sama seperti mereka berhak 
menyatakan bahwa mereka tidak dapat menerima keyakinan 
Kristiani bahwa Yesus adalah Tuhan, - tetapi mereka wajib 
menghormati hak warga Achmadiyah untuk mengikuti suara 
hati mereka dalam pengertian mereka tentang Islam (seperti 
umat Islam selalu menghormati keyakinan Kristiani tentang 
Yesus meski mereka menolaknya). 

5.	 Dari pertimbangan di bagian pertama tulisan ini dapat 
ditarik kesimpulan bahwa perbedaan keyakinan komunitas 
Achmadiyah dari komunitas Islam lain di Indonesia tidak 
merupakan suatu penodaan karena dari pihak Achmadiyah 
sama sekali tidak ada maksud untuk menyatakan sikap yang 
“bersifat permusuhan, penyalahgunaan atau penodaan” 
terhadap komunitas Islam (yang mau saya sebut mainstream). 



256

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

•	 Perkenankan di sini sekedar ditunjuk pada pengalaman 
buruk Kristianitas dengan sikap yang intoleran: Gereja 
Katolik dan Gereja-gereja Protestan (dan Gereja-gereja 
lain) selama berabad-abad saling mengutuk sebagai 
penyimpang yang menghasilkan perang agama di 
abad ke-16 dan ke-17; kedua belah pihak itu sekarang 
bersyukur bahwa mereka belajar untuk saling menerima 
juga dalam perbedaan yang masih tetap ada. Begitu 
pula, larangan yang pernah dijatuhkan terhadap Saksi 
Yehowa di Indonesia atas desakan Kristiani, oleh 
Presiden Abdurrahman Wahid dicabut dan sekarang 
baik Protestan maupun Katolik Indonesia merasa malu 
pernah mendukung larangan ini. Umat Kristiani sekarang 
belajar menerima bahwa memang ada perbedaan di 
antara mereka dan bahwa kebenaran “yang sebenarnya” 
hanya satu yang dapat memastikan: Tuhan sendiri. 

6.	 Oleh karena itu penulis ini mengharapkan agar Pasal 1 UU No. 
1/PNPS/1965 diberi tafsiran tepat sedemikian rupa hingga tidak 
dapat dipakai untuk membatasi kebebasan suatu komunitas 
beragama dalam “memeluk” apa yang diyakini serta “untuk 
beribadat menurut” keyakinannya itu. 

	 Jakarta, tgl. 26 Pebruari 2018

	 (Franz Magnis-Suseno )

	 PENULIS



257

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis

Nama	 : Dr. Franz Magnis-Suseno

Profesi	 : Guru Besar em. Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara di 
Jakarta

Biografi Singkat	:

Lahir 1936 di Eckersdorf, Jerman, 1955 masuk ke dalam Ordo 
Serikat Yesus (“Yesuit”, salah satu tarekat rohaniwan dalam Gereja 
Katolik),1961 pindah ke Indonesia, studi filsafat, teologi dan teori 
politik di Pullach (1957-60), Yogyakarta (1964-68) dan München (1971-
73); doktorat dalam filsafat 1973 dari Universitas Ludwig Maximilian 
di München, 1977 memperoleh kewarganegaraan Indonesia dan 
sejak itu memakai nama (alias) FRANZ MAGNIS-SUSENO. Sejak 1969 
ia dosen tetap, sejak 1992 guru besar, dan sekarang guru besar 
emeritus di Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara di Jakarta. Antara 1976 
dan 2015 ia juga mengajar di Universitas Indonesia dan selama 9 
tahun di Universitas Katolik Parahyangan Bandung. Ia juga menjadi 
dosen tamu di beberapa perguruan tinggi di Eropa. 

2002 ia menerima gelar doktor h.c. (honoris causae) dalam bidang 
teologi dari Universitas Luzern di Swis. 2015 ia menerima Bintang 
Mahaputera Utama dari Presiden R. I.   Ia telah menulis 41 buku 
dan lebih dari 700 karangan populer dan ilmiah, terutama di bidang 
filsafat ketuhanan, etika, filsafat politik dan alam pikiran Jawa.



258

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Publikasi	 :

2005,	 Pijar-pijar Filsafat. Dari Gatholoco ke Filsafat Perempuan, dari 
Adam Müller ke Postmodernisme, Yogyakarta, 301 h.

2006,	 Menalar Tuhan, Yogyakarta: Kanisius, 245 h.

2006,	 Berebut Jiwa Bangsa. Dialog, Perdamaian, dan Persaudaraan, 
Jakarta, 392 h.

2007,	 Etika Kebangsaan Etika Kemanusiaan: 70 Tahun Sesudah 
Sumpah Pemuda, Yogyakarta, 32 h.

2013,	 Dari Mao ke Marcuse: Percikan Filsafat Marxis Pasca-Lenin, 
Jakarta: Gramedia, 387 h. 

2014,	 Iman dan Hati Nurani. Gereja Berhadapan dengan Tantangan-
tantangan Zaman, Jakarta, 219 h.

2015,	 Kebangsaan, Demokrasi, Pluralisme: Bunga Rampai Etika 
Politik Aktual, Jakarta: Kompas, 278 h.

2015,	 Garuda im Aufwind. Das moderne Indonesien, Bonn: Dietz 
Nachf., 172 h.

2016,	 2 Etika Politik. Prinsip Moral Dasar Kenegaraan Modern, 
Gramedia, 536 hal.

2017,	 Christlicher Glaube, Mission, Muslime. Erfahrungen und 
Reflexionen aus Indonesien, (Salzburger Theologische 
Studien 53), Innsbruck/Wien, 224 S.



259

19. Amicus curiae  (Dr. Maria Ulfah Anshor, M.Si)

Dalam perkara Nomor: 56/PUU-XV/2017 tentang Permohonan 
Pengujian Undang - Undang No. 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan, 
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama terhadap Undang-

Undang Dasar Negara RI tahun 1945.

Saya Maria Ulfah Anshor (dengan CV terlampir), saat ini 
menjadi Ketua Pimpinan Pusat Dewan Masjid Indonesia (PP DMI) 
untuk periode kedua (2017-2022), sebelumnya pernah menjadi 
Ketua Umum Pucuk Pimpinan Fatayat NU (periode 2000-2005 
dan 2005-2010), dengan hormat mengajukan ulasan ini kepada 
Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia sebagai “Amicus Curiae/
friend of the court” demi membantu permohonan yang diajukan 
oleh para pemohon Uji Materi dalam perkara No. 56/PUU-XV/ yang 
meminta pengajuan Konstitusionalitas bersyarat agar Mahkamah 
Konstitusi memberikan penafsiran khusus atas Undang-Undang 
No. 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau 
Penodaan Agama  (UU Penodaan Agama).

Secara historis, pada awalnya UU Penodaan Agama bukanlah 
bersatus Undang-Undang, melainkan berstatus Penetapan Presiden 
yang dikeluarkan Presiden Soekarno pada 27 Januari 1965. Penetapan 
ini merupakan bagian dari gagasan NASAKOM Presiden Soekarno yang 
dirancang untuk memobilisasi kekuatan-kekuatan nasionalisme, agama 
dan komunisme demi meningkatkan kekuatan politiknya. Sebagaimana 
tertulis dalam bagian Penjelasan Umum Angka 2, UU Penodaan Agama :  

“Telah ternyata, bahwa akhir-akhir ini hampir di seluruh Indonesia 
tidak sedikit timbul aliran-aliran atau organisasi-organisasi kebatinan/
kepercayaan masyarakat yang bertentangan dengan ajaran-ajaran 
dan hukum agama.” 



260

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Diantara ajaran-ajaran/peraturan-peraturan pada pemeluk aliran-
aliran tersebut sudah banyak yang telah menimbulkan hal-hal yang 
melanggar hukum dan memecah persatuan Nasional. Dari kenyataan 
teranglah, bahwa aliran-aliran atau organisasi-organisasi kebatinan/
kepercayaan yang menyalahgunakan dan/atau mempergunakan 
agama sebagai pokok, pada akhir-akhir ini bertambah banyak dan 
telah berkembang ke arah yang sangat membahayakan agama-
agama yang ada membahayakan persatuan bangsa dan Negara, dan 
penodaan/penghinaan agama”.

Bahwa paradigma berfikir yang terefleksi dalam bagian 
Penjelasan UU Penodaan         Agama tersebut, jelas tidak merefleksikan 
kondisi kekinian dalam kehidupan keberagamaan di Indonesia. Kondisi 
kekinian masyarakat khususnya yang beragama Islam jauh lebih beragam 
dibanding sebelumnya. Pada era Orde Lama mungkin umumnya 
masyarakat muslim terdiri dari NU di pedesaan khususnya di pesantren-
pesantren dan Muhammadiyah di perkotaan. Namun Kondisi kekinian 
jelas sangat jauh berbeda, bahkan tidak hanya dalam suatu kawasan 
perumahan, bahkan dalam suatu Rukun Tetangga bisa terdapat warga 
NU, Muhammadiyah, Ikhwanul muslimin, Ahmadiyah dll. Mereka semua 
dalam semangat menjalankan prinsip-prinsip Islam sebagaimana yang 
telah disyariatkan, kecuali dalam hal-hal yang sifatnya furu’iyah (cabang, 
bukan prinsip) pada masing-masing organisasi tersebut memiliki nilai-nilai 
unik yang tentu saja berbeda antara satu dengan lainnya sebagaimana 
madzhab yang dianutnya. Jika hendak memaksakan rumusan pada UU 
Penodaan Agama, aliran mana yang dianggap sebagai ajaran pokok? 

Islam manakah yang dimaksud sebagai ajaran pokok? Lalu 
ulama manakah yang di maksud sebagai ulama ajaran pokok?.  Ketika 
tidak terdapat kejelasan Islam mana yang dimaksud sebagai ajaran 
pokok, apakah memungkinkan suatu aliran mengkafirkan aliran lain? 
Jangankan di Indonesia, di seluruh dunia adakah orang yang hanya 
menganut Islam ansich, tanpa terhimpun dalam suatu golongan di 



261

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

dalam Islam seperti Wahabi atau Ahmadiyah?   Islam, sejak ratusan 
tahun lalu, antar aliran banyak yang saling mengkafirkan. Oleh sebab 
itu sangat sulit menentukan aliran mana yang merupakan ajaran 
pokok (jika mengikuti terminologi UU Penodaan Agama).

Aliran dalam agama pun tidak juga selalu dapat dikatakan 
merusak agama-agama      pokok, khususnya pada agama terkait yang 
secara realitas faktual terdiri dari beragam aliran. Aliran yang telah ada 
di dunia selama ratusan tahun jelas memperkaya agama terkait, terlebih 
ketika agama terkait tidak hanya terdiri dari satu mazhab semata.

Sedangkan pada agama Islam selama ratusan tahun, bahkan 
di jazirah arab sendiri    sebagai kawasan kelahirannya, memang terdiri 
dari beragam aliran. Saya memahami hal tersebut karena selain latar 
belakang pendidikan dasar saya dari pesantren dan melanjutkan S1 
di Fakultas Syariah Institut Ilmu Al Quran (IIQ) mempelajari sejarah 
hukum Islam dan perbandingan madzhab, juga aktif di organisasi 
kemasyarakatan Fatayat NU sekitar 20 tahun hingga mendapat 
amanat sebagai ketua Umum PP Fatayat NU dan tumbuh kembang 
di lingkungan agamis Nadhlatul Ulama hingga sekarang sebagai salah 
satu ketua Lembaga Kemaslahatan Keluarga (LKK) PBNU, selain salah 
satu Ketua Pimpinan Pusat Dewan Masjid Indonesia. Oleh karena itu 
saya sangat mendukung permohonan konstitusionalitas bersyarat 
dari para pemohon pada permohononan Nomor. 56/PUU-XV/2017 
agar pasal 1,2,3 pada UU Penodaan Agama mengecualikan aliran-
aliran yang telah ada dan hidup selama ini dapat secara internal 
bersama komunitasnya menjalankan agama dan keyakinannya serta 
beribadah sesuai agama dan keyakinannya tersebut. 

Saya, sebagai kader Nahdlatul Ulama yang puluhan tahun hidup 
dalam lingkungan agama dan aktif dalam organisasi agama, memandang 
sepatutnya negara khususnya Pemerintah, tidak menghambat atau 
membatasi setiap warga negara, siapa pun dia, untuk memilih aliran 



262

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

agama/keyakinan yang memang selama ini bahkan sebelum Indonesia 
merdeka pun telah hadir di Indonesia. Saya sangat prihatin, dengan 
sikap Pemerintah yang campur tangan terlalu jauh dalam urusan 
agama, pada suatu ketika dapat juga mengintervensi aliran-aliran yang 
selama ini telah beragama, keyakinan dan beribadah secara tenang 
dan tentram. Dengan instrumen hukum yang dimilikinya bukan tidak 
mungkin Pemerintah   juga dapat mengoyak-ngoyak aliran besar di 
Indonesia seperti Nadhlatul Ulama dan Muhammadiyah. Oleh karena 
keprihatinan dan kehawatiran saya tersebut, atas nama kerukunan dan 
ketentraman beragama dengan melihat pada konsep Islam Nusantara 
yang penuh kebhinekaan serta atas nama aliran-aliran Islam yang telah 
ada selama ini kehadirannya dan telah mewarnai kehidupan beragama 
di bumi Indonesia, melalui berkas ini, saya memohon kepada Yang 
Mulia Majelis Mahkamah Konstitusi, agar mengabulkan permohonan 
para pemohon tersebut.

Permohonan Uji Materi ini sangat penting karena Norma 
dalam UU Penodaan Agama membatasi kebebasan berekspresi 
dan kebebasan untuk mempraktekkan keimanan sebagai hak-hak 
konstitusional setiap warga Negara yang dijamin oleh Konstitusi 
berdasarkan pasal-pasal pada Bab XA UUD 1945, karena rentan 
dianggap “penafsiran dan kegiatan mana menyimpang dari pokok-
pokok ajaran agama (yang diakui di Indonesia)”.

Norma dalam UU Penodaan Agama juga bertentangan 
dengan UUD 1945 karena frasa-frasa yang digunakan sangat tidak 
jelas sehingga multi tafsir dan menimbulkan ketidakpastian hukum. 
UU penodaan Agama mengancam warga negara melalui teguran, 
sanksi dan hukuman penjara jika berasosiasi dengan “kegiatan-
kegiatan keagamaan yang meyerupai kegiatan-kegiatan keagamaan 
dari agama itu”, dan jika berasosiasi dengan “penafsiran dan kegiatan 
mana menyimpang dari pokok-pokok ajaran agama itu”.



263

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

UU Penodaan Agama tidak memberikan instruksi untuk aparat 
penegak hukum tentang bagaimanakah bentuk tingkah laku yang 
dilarang. Oleh karena itu, diperlukan penegasan rumusan pada UU 
Penodaan agama agar rumusannya menjadi jelas dan tidak subjektif, 
dengan mengabulkan permohonan konstitusionalitas bersyarat, yang 
diajukan para pemohon tersebut. Frasa-frasa dalam UU Penodaan Agama 
seperti “kegiatan keagamaan menyerupai, menyimpang dan pokok-
pokok ajaran agama” sangatlah terbuka untuk berbagai interpretasi.

Ahmadiyah Korban Pemberlakuan Norma dalam UU 
penodaan Agama

Salah satu contoh penting dalam pemberlakuan norma UU 
Penodaan Agama adalah terbitnya Surat Keputusan Bersama  Ahmadiyah 
(SKB Ahmadiyah) pada tahun 2008 oleh Departemen Agama, Kejaksan 
Agung dan Departemen Dalam Negeri. SKB Ahmadiyah yang berinduk 
pada UU Penodaan Agama telah menimbulkan dampak yang sangat 
luas terhadap para anggota Komunitas Muslim Ahmadiyah. Banyak 
masjid-masjid Ahmadiyah yang ditutup paksa, pembubaran acara 
Jalsah Salanah (Pertemuan Tahunan) dan Penolakan pelayanan publik 
seperti penerbitan KTP elektronik dan Pencatatan nikah. Padahal 
Ahmadiyah adalah salah satu aliran dalam Islam yang telah lama ada di 
Indonesia yaitu sejak tahun 1925.

Saya pernah menghadiri acara Jalsah Salanah Jemaat 
Ahmadiyah di daerah Peninggilan, Tangerang dan berkesempatan 
memberikan sambutan dalam acara tersebut, menyaksikan bahwa 
acaranya khidmat diisi dengan ceramah-ceramah agama yang 
mengajak untuk berbuat kebaikan, mendengarkan lantunan ayat 
Suci AlQuran dan diakhiri dengan sholat dzuhur berjamaah. Tidak 
ada provokasi dan ujaran kebencian terdengar dari para penceramah 
terhadap kelompok atau komunitas lain. Sungguh sesuai dengan 



264

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

motto komunitas ini : “Love for all hatred for none”. 

Ahmadiyah memang memiliki keyakinan yang berbeda 
dengan umat muslim mainstream dalam hal kepercayaannya tentang 
Imam Mahdi atau turunnya Nabi Isa as untuk yang kedua kalinya di 
akhir zaman. Tentunya Ahmadiyah mempunyai argumen dan dasar 
yang jelas atas kepercayaan yang mereka yakini. Usia yang lebih dari 
satu abad di dunia dan perkembangannya yang pesat karena telah 
ada di 210 negara adalah bukti bahwa Ahmadiyah memainkan peran 
penting dalam khazanah perkembangan Islam. Ahmadiyah dengan 
gigih membangun masjid-masjid di benua Amerika dan Eropa dan 
melaksanakan program menterjemahkan Al Quran ke dalam 100 
bahasa. Ciri khas dari komunitas ini di negara manapun mereka berada, 
mereka taat dan tunduk pada pemerintahan negaranya masing-masing.

Satu hal penting yang harus disadari oleh umat muslim 
non Ahmadiyah adalah berhenti menyalahkan keyakinan orang lain 
atau kelompok lain yang berbeda dengan dirinya, bahkan kita harus 
menghargai terhadap pilihan keyakinan orang-orang Ahmadiyah. 
Kita tidak bisa memaksa mereka untuk masuk dalam keyakinan kita, 
begitu juga sebaliknya. Oleh karena itu, kita harus menghargai dan 
menghormati keyakinan mereka. Dengan menghormati pilihannya, 
kita bisa membangun relasi kemanusiaan yang setara yang merupakan 
prinsip dasar kita semua dalam berbangsa dan bernegara. Meskipun 
keyakinan kita berbeda, kita bisa mengadakan kegiatan bersama, 
saling menghormati dan menghargai pilihan terhadap keyakinan 
yang dianutnya masing-masing. 

Saya melihat pluralisme sebagai upaya menghargai 
perbedaan. Pluralisme sebagai alat untuk melihat bahwa keyakinan 
orang berbeda-beda, yang tidak bisa diseragamkan. Karena itu, di sini 
harus dibedakan antara pluralisme dengan upaya mencampuradukkan 
keyakinan. Semua orang berhak memiliki keyakinannya masing-



265

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

masing, bahwa apa yang diyakininya adalah berbeda dengan 
keyakinan orang lain, itulah kemajemukan atau pluralitas.

Permasalahan yang sering terjadi adalah adanya kelompok yang 
tidak mengakui pluralitas yang cenderung memberangus hak orang lain 
dengan berlandaskan keyakinan ajaran yang mereka yakini. Kalangan 
fundamentalis, misalnya, akan mengatakan bahwa Islam mempunyai 
kebenaran yang ultim dan pasti. Kepercayaan ini justru membuat mereka 
tidak toleran, jangankan terhadap agama yang berbeda bahkan dalam 
kalangan internal agama mereka sendiri yang berbeda (paham) pun 
tidak toleran. Perilaku intoleran tersebut sangat menyakitkan, khususnya 
bagi  Ahmadiyah, berapa banyak masjid Ahmadiyah dirusak dan disegel 
sehingga ribuan jamaah terusir dari masjid yang dibangunnya secara 
swadaya? kantor Ahmadiyah di Parung dirusak pada tahun 2005 karena 
dianggap menyimpang dari ajaran Islam sebagaimana diyakini kelompok 
mereka yang mayoritas, sehingga hari ini Ahmadiyah belum memiliki 
kantor yang representatif. Juga umat dari agama lain yang tidak boleh 
mendirikan rumah ibadah atau malah rumah ibadah mereka dirusak. 
Celakanya, mereka melakukan itu dengan mengatasnamakan jihad di 
jalan Tuhan. Apakah jihad memang harus dilakukan dengan merusak 
dan membakar rumah ibadah? Apakah membakar gereja dan merusak 
fasilitas atau mengusir jemaat Ahmadiyah itu dibenarkan dalam Islam? 
Mengacu pada Piagam Madinah, sikap Rasulullah saw sangat tegas 
bahwa Islam sangat menghargai perbedaan, saling menghargai dan bahu 
membahu meskipun dalam perbedaan. Begitu juga Al-Quran secara 
tegas melarang pengrusakan terhadap rumah ibadah? Artinya, jika sudah 
diberi peringatan bahwa meskipun agama dan keyakinan kita berbeda 
tapi harus ada toleransi, ada batasan-batasan di mana kita bersatu dan 
ada batasan di mana kita harus berbeda. Kalau kita berangkatnya dari sisi 
perbedaan maka akan sulit untuk mencapai kesepakatan membangun 
kehidupan yang damai. Tetapi kalau kita berangkat dari sisi persamaan 
dengan cara pandang yang positif, tanpa bermaksud menyatukan akidah 



266

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

masing-masing, maka akan dengan mudah membangun perdamaian, 
berinteraksi dan saling menghargai. Dibutuhkan proses penyadaran 
bersama. Sebuah proses di mana setiap orang harus mengedepankan 
nilai-nilai kesamaan di antara kita maupun dengan mereka. Kesamaan-
kesamaan tersebut harus kita kedepankan dan kembangkan dalam 
pergaulan bersama. 

Untuk itu, dialog yang terbuka dan intensif antar kelompok, 
antar agama, dan antar komunitas sangat diperlukan dan harus 
ditingkatkan agar orang yang tadinya saling curiga menjadi saling 
memahami dan memaklumi, yang tadinya saling tertutup menjadi 
saling terbuka. Dialog yang terbuka tersebut, dimulai oleh pemimpin-
pemimpin komunitas, kemudian dilanjutkan dengan seluruh anggota 
komunitas masing-masing yang ada di masyarakat secara lebih luas, 
agar satu sama lain dapat memaknai nikmatnya perbedaan. Dengan 
menikmati perbedaan, maka dengan sendirinya akan tumbuh rasa 
saling menghargai dan menghormati, sehingga dapat hidup rukun 
dan damai dalam Negara Kesatuan Republik Indonesia.

Norma dalam UU Penodaan Agama tidak hanya meredam 
dialog antar agama tapi juga dialog di dalam internal agama itu 
sendiri. Jika para penganut agama/aliran agama tertentu merasa 
takut untuk berbagi gagasan Mengenai kebenaran agama/aliran 
agama mereka, maka eksplorasi keagamaan dapat terhenti. Tanpa 
eksplorasi keagamaan, masyarakat Indonesia dapat kehilangan 
pembaharuan yang menjaga suatu agama tetap hidup dan relevan di 
tengah masyarakat yang terus berubah. 

Rumusan UU Penodaan Agama saat ini, tidak hanya membatasi 
kemajuan sosial, budaya dan politik bahkan juga kemajuan pemahaman 
keagamaan dan toleransi masyarakat Indonesia. Kiranya penafsiran 
bersyarat dari Mahkamah Konstitusi sangat mendesak untuk dilakukan 
saat ini dengan mengabulkan permohonan para Pemohon.



267

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis

Nama	 : Dra.Maria Ulfah Anshor, M. Si

Profesi	 : Akademisi dan Aktivis

Pendidikan	 :

Fakultas Syariah di Institut Ilmu al Qur’an (IIQ) Jakarta (1986)

S2 Program Kajian Wanita, Pascasarjana Universitas Indonesia

Kandidat Doktor Program Studi Ilmu Kesejahteraan Sosial, Universitas 
Indonesia ini

Publikasi	 :

•	 Apa Kata Kiyai dan Nyai tentang Aborsi (buku), 

•	 Pola Pengasuhan Anak dalam Perspektif Gender (buku)

•	 Parenting With Love

•	 Panduan Islamic Mendidik Anak Penuh Cinta dan Kasih Sayang 
(buku). 

•	 Fundamentalisme Agama dan Dampaknya Terhadap Kesehatan 
Reproduksi dan Seksualitas (penelitian bersama).

Penghargaan	 :

Penghargaan Saparinah Sadli untuk penelitian “Fikih Aborsi Alternatif 
bagi Pengutan Hak Reproduksi Perempuan, 2004, penghargaan ANTV 
2005 Kategori Sosial.



268

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR



269

FOTO-FOTO PERSEKUSI

1.	 Persekusi terhadap Komunitas Muslim Ahmadiyah di Lombok 
terjadi sejak tahun 1998.

a.	 Setelah penyerangan pada bulan Februari 2006, 33 
kepala keluarga, 116 jiwa mengungsi di asrama Transito 
Kota Mataram dan 7 kepala keluarga, 25 jiwa mengungsi 
di ex-RDUD Praya hingga saat ini. Belum ada solusi 
yang jelas untuk para pengungsi dari pemerintah pusat 
maupun daerah. 



270

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

b.	 Persekusi Terhadap Komunitas Muslim Ahmadiyah 
di Lombok terjadi lagi pada tanggal 19-20 Mei 2018. 
Penyerangan dan perusakan rumah milik Komunitas 
Muslim Ahmadiyah terjadi di Desa Gereneng, Lombok 
Timur, Nusa Tenggara Barat.  7 (Tujuh) kepala keluarga 
yang terdiri dari 24 (dua puluh empat) jiwa yang 
kebanyakan adalah wanita dan anak-anak dievakuasi 
ke kantor polisi Lombok Timur lalu diungsikan ke Loka 
Latihan Kerja milik pemerintah daerah hingga saat ini.



271

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

2.	 Penyerangan dan pembunuhan sadis terhadap komunitas 
Muslim Ahmadiyah di Desa Umbulan, Cikeusik, Banten 
pada hari Minggu, 6 Februari 2011 sekitar pukul 10.00 WIB. 
Sekitar 1500 orang menyerbu komunitas Muslim Ahmadiyah 
di Cikeusik. Para penyerang mengorganisir diri dengan 
menggunakan pita berwarna hijau dan biru dan di antara 
mereka ada yang membawa senjata tajam dan benda tumpul. 
Akibat penyerangan ini tiga orang anggota komunitas muslim 
Ahmadiyah meninggal dunia dan lima lainnya luka berat,  dua 
mobil, satu motor dan satu rumah hancur diamuk massa. 11 
orang pelaku diproses hukum. Pada Kamis 28 Juli 2011, Majelis 
Hakim Pengadilan Negeri Serang, Banten menjatuhkan vonis 
bersalah kepada para pelaku dengan hukuman 3-6 bulan 
penjara. Sungguh vonis yang sangat ringan dan mencederai 
rasa keadilan. Terlebih lagi satu orang dari komunitas Muslim 
Ahmadiyah yang mengalami luka berat juga divonis bersalah 
dan dijatuhi hukuman 6 bulan penjara.

Sumber foto : http://www.andreasharsono.net/2011/05/penyerang-cikeusik.html?m=1



272

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

3.	 Penyegelan Masjid Al Furqon di Kersamaju, Tasikmalaya Jawa 
Barat pada 31 Maret 2015



273

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

4.	 Pembakaran Masjid Al Furqon di Desa Parakansalak, Sukabumi 
Jawa Barat pada 28 April 2008 dan penyegelan/penutupan 
paksa oleh Satpol PP pada 26 April 2016.



274

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

5.	 Perusakan Masjid Al Kautsar di Desa Ringinarum, Gemuh, 
Kabupaten Kendal Jawa Tengah pada 22-23 Mei 2016. Masjid 
ini memiliki IMB.



275

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

6.	 Penutupan Paksa Mesjid Al-Hidayah, Depok pada hari Kamis 23 
Februari 2017 pukul 14.00 wib, pihak Pemkot Depok melakukan 
penutupan paksa Mesjid Al-Hidayah yang sudah memiliki IMB 
dengan memasang segel satpol PP dan plang larangan kegiatan 
serta pemasangan kayu pada pintu dan jendela mesjid. Ini 
adalah peristiwa penutupan paksa yang ketujuh kalinya sejak 
tahun 2011.



276

PERJUANGAN BELUM BERAKHIR





PERJUANGAN BELUM BERAKHIR
Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Inisiatif  komunitas muslim Ahmadiyah untuk mendokumentasikan seluruh 
Pandangan Ahli dan juga Permohonan Pihak Terkait dalam buku yang diberi 

judul “Perjuangan Belum Berakhir” ini, juga langkah yang sangat layak 
diapresiasi. Melalui buku ini komunitas muslim Ahmadiyah bukan saja 

mendokumentasikan sebuah pengetahuan berharga yang dapat menjadi 
rujukan bagi generasi penerus dan mereka yang sedang berjuang untuk 

terbebas dari diskriminasi, tapi juga mendokumentasikan sebuah 
‘kemenangan’ dari nafas panjang perjuangan yang tidak pernah berhenti.  

(Azriana R. Manalu, Ketua Komnas Perempuan)

Bentangan sudut pandang yang dapat dibaca dalam buku ini sangat luas 
seluas keragaman ahli yang dihadirkan. Mulai dari perspektif hukum, agama, 

filsafat, ajaran Ahmadiyah, sosiologi agama hingga hak asasi manusia. 
Karenanya bangunan argumentasi para pemohon sudah menyumbang bagi 
peradaban keindonesiaan, peradaban kemanusiaan. Hingga beratus tahun 

sesudahnya. Indonesia dapat menyaksikan argumentasi-argumentasi valid ini 
gugur di hadapan Mahkamah Konstiusi. Dunia juga dapat membandingkan 
argumentasi ahli-ahli ini dengan pertimbangan Majelis Hakim Mahkamah 
Konstitusi yang didasarkan pada pertimbangan politik seperti gangguan 
ketertiban bahkan ajaran keagamaan tertentu dan bukannya Konstitusi. 

Untuk itulah buku ini penting, menjadi saksi tingkat peradaban kemanusiaan 
Indonesia pada abad 21.

(Asfinawati, Ketua Umum YLBHI)

Fitria Sumarni


