PERJUANGAN
BELUM BERAKHIR

Membela Hak Konstitusional
Muslim Ahmadiyah

Penyunting

Fitria Sumarni

‘Neratja
Press






PERJUANGAN
BELUM BERAKHIR

Membela Hak Konstitusional
Muslim Ahmadiyah

Penyunting
Fitria Sumarni

‘Neratja
Press



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR
Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Xiv+ 276 hal. 14,8 x 21 cm

Penyunting . Fitria Sumarni

Desain Layout : Muhammad Talha

Cetakan 1 . Februari, 2019

Penerbit : J_Nel‘at a
Press

e-mail . neratja@gmail.com

ISBN : 978-602-0884-39-4



SAMBUTAN

Ketua Komnas Perempuan

Ketika mengetahui sejumlah anggota komunitas Muslim
Ahmadiyah Indonesia (empat diantaranya perempuan) mengajukan
permohonan Pengujian terhadap Undang-Undang No.1/PNPS/1965
Tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama
Pasal 1, 2 dan 3, Sidang Komisi Paripurna Komisi Nasional Anti
Kekerasan terhadap Perempuan (Komnas Perempuan) memutuskan
untuk menjadi Pihak Terkait dalam Permohonan Pengujian
tersebut. Keputusan ini diambil bukan hanya atas pertimbangan
bahwa Komnas Perempuan perlu menjalankan mandatnya sebagai
mekanisme nasional HAM dengan mandat khusus penghapusan
kekerasan terhadap perempuan (dalam hal ini memberikan saran dan
pertimbangan kepada pemerintah, lembaga legislatif dan yudikatif
serta organisasi-organisasi masyarakat guna mendorong penyusunan
dan pengesahan kerangka hukum dan kebijakan yang mendukung
upaya-upaya pencegahan dan penanggulangan segala bentuk
kekerasan terhadap perempuan Indonesia serta perlindungan,
penegakan, dan pemajuan hak-hak asasi manusia perempuan), tetapi
juga atas kesadaran perlunya berbagi kekuatan dengan para korban
yang sedang berjuang mendapatkan keadilan dalam pemenuhan
hak-hak konstitusionalnya. Keterlibatan sebagai Pihak Terkait dalam
Pengujian Undang-Undang No.1/PNPS/1965 ini akan memungkinkan
Komnas Perempuan memiliki ruang yang cukup untuk memberikan
pandangannya, dalam mendorong pemenuhan hak konstitusional
komunitas muslim Ahmadiyah, yang selama ini telah terlanggar.



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Dari hasil Pemantauan Komnas Perempuan diketahui,
keberadaan UU No.1/PNPS/1965 telah berkontribusi pada terjadinya
sejumlah kekerasan dan diskriminasi, baik terhadap komunitas muslim
Ahmadiyah maupun penganut agama lainnya, di luar 6 (enam) agama
yang diakui Pemerintah. UU ini sendiri telah 3 (tiga) kali diajukan
Pengujian ke Mahkamah Konstitusi oleh 3 kelompok yang berbeda,
masing-masingnya pada tahun 2009, tahun 2012 dan yang terakhir
pada tahun 2017 diajukan oleh Komunitas Muslim Ahmadiyah.
Pada setiap Putusan terhadap Pengujian UU No.1/PNPS/1965 ini,
Mahkamah Konstitusi menekankan pentingnya dilakukan revisi
terhadap rumusan UU No.1/PNPS/1965 terutama Pasal 1 yang
dipandang masih belum sempurna. Namun demikian hingga saat ini
revisi dimaksud belum terjadi, sementara peraturan di bawah UU
tersebut terus bermunculan dengan mengacu kepada rumusan pasal-
pasal dalam UU No.1/PNPS/1965 yang multi interpretative. Seluruh
peraturan perundang-undangan yang dilahirkan dengan mengacu
kepada UU No.1/PNPS/1965 tersebut, juga telah menjadi alat
untuk melakukan pembatasan-pembatasan, termasuk terhadap hak
kebebasan berfikir, hati nurani dan menetapkan pilihan agama, yang
seharusnya tidak dapat dibatasi/dikurangi dalam keadaan apapun,
sebagaimana tertuang Pasal 28I ayat (1) UUD 1945.

Diskriminasi adalah sejarah panjang yang telah dilalui
komunitas muslim Ahmadiyah Indonesia sejak terbitnya Surat
Keputusan Jaksa Agung Rl No: Kep.IV.141/B/6/1983 tentang
Pelarangan Penyebaran Ajaran Ahmadiyah, dan kemudian diperkuat
dengan Surat Keputusan bersama Menteri Agama Rl, Menteri Dalam
NegeriRI, danJaksa Agung Rl melalui SKB Nomor 3 Tahun 2008: Nomor
KEP-033/A/JA/6/2008: Nomor 199 tahun 2008 Tentang Peringatan
dan Perintah Kepada Penganut, Anggota, dan/atau Anggota
Pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia dan Warga Masyarakat.
SKB 3 Menteri ini kemudian diikuti dengan berbagai Peraturan di
tingkat daerah yang menyebabkan kehidupan komunitas muslim

ii



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Ahmadiyah semakin terdiskriminasi bahkan rentan berhadapan
dengan kekerasan. Penyerangan, pengusiran dan penyegelan
rumah ibadah, adalah peristiwa yang sangat sering dialami, dan
peristiwa tersebut terus berulang hingga sekarang. Pelembagaan
diskriminasi terhadap komunitas muslim Ahmadiyah ini bukan saja
telah menimbulkan kerugian fisik, psikis dan harta benda, tetapi juga
semakin mempertebal sekat kebencian antar warga, dan menggerus
kewibawaan Konstitusi itu sendiri.

Meski Putusan Mahkamah Konstitusi menolak permohonan
komunitas muslim Ahmadiyah terhadap Pengujian UU No.1/
PNPS/1965 Pasal 1,2 dan 3 dengan pertimbangan: pokok permohonan
tidak beralasan menurut hukum, namun seluruh tahapan pemeriksaan
dalam proses Pengujian ini telah menjadi ruang yang kondusif bagi
komunitas muslim Ahmadiyah Indonesia untuk didengarkan, ruang
yang selama ini sulit sekali diperoleh.

Inisiatif komunitas muslim Ahmadiyah untuk
mendokumentasikan seluruh Pandangan Ahli dan juga Permohonan
Pihak Terkait dalam buku yang diberi judul “Perjuangan Belum
Berakhir” ini, juga langkah yang sangat layak diapresiasi. Melalui buku
ini komunitas muslim Ahmadiyah bukan saja mendokumentasikan
sebuah pengetahuan berharga yang dapat menjadi rujukan bagi
generasi penerus dan mereka yang sedang berjuang untuk terbebas
daridiskriminasi, tapijuga mendokumentasikan sebuah ‘kemenangan’
dari nafas panjang perjuangan yang tidak pernah berhenti.

Tunduk hormat untuk semua keteladanan yang terus
diperlihatkan para korban.

Jakarta, 1 Februari 2019

Azriana R. Manalu

iii



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

iv



SAMBUTAN

Ketua Umum YLBHI

Cita-cita Negara Indonesia sebagai negara hukum yang
tercantum dalam pasal 1 (3) Konstitusi semakin mendekati kenyataan
sejak pengujian terhadap undang-undang dimungkinkan. Wewenang
pengujian ini diberikan kepada Mahkamah Konstitusi dengan Pasal
24C (1) “Mahkamah Konstitusi berwenang mengadili pada tingkat
pertama dan terakhir yang putusannya bersifat final untuk menguiji
undang-undang terhadap Undang-Undang Dasar”. Wewenang
pembuat UU yang seolah tidak bisa ditolak rakyat jelata sekarang
menjadi obyek pengujian di pengadilan.

Perjalanan waktu ternyata menunjukkan harapan tidak
dapat dicapai semudah membalik telapak tangan, salah satunya
harapan warga negara Indonesia yang berada dalam komunitas
muslim Ahmadiyah. Setelah Pemerintah Rl mengeluarkan SKB 3
Menteri tentang Ahmadiyah banyak Pemerintah Daerah baik tingkat
1 maupun 2 mengeluarkan peraturan sejenis. Peraturan-peraturan ini
tidak sedikit yang membatasi melebihi pembatasan yang ada dalam
SKB 3 Menteri. Celakanya di lapangan praktek pembatasan melalui
tindakan bisa lebih jauh dari peraturan-peraturan daerah ini.

Berupaya meluruskan hal ini serta memulihkan hak-hak
konstitusionalnya beberapa warga Ahmadiyah maju ke Mahkamah
Konstitusi meminta tafsir atas UU 1/PNPS/1965. Ini adalah kali ketiga
judicial review terhadap UU 1/PNPS/1965 dilakukan. Berikut ini
perjalanan judicial review UU 1/PNPS/1965:



Perjuangan Belum Berakhir

1. Diajukan pada tahun 2009 oleh Gus Dur dkk untuk menyatakan
pasal 1 —4 ayat 1 UU 1/PNPS/1965 tidak mengikat.

2. Pada tahun 2012 Tajul Muluk dkk melakukan judicial review
terhadap Pasal 4 UU 1/PNPS/1965 dan Pasal 156 a KUHP.
Permintaan saat itu Pasal 156a KUHP juncto Pasal 4 UU 1/
PNPS/1965 tidak mengikat atau setidak-tidaknya Pasal 4 UU
1/PNPS/1965 bertentangan secara bersyarat terhadap UUD
1945 dan tidak mengikat sepanjang tidak dimaknai, “dengan
terlebih dahulu harus ada perintah dan peringatan keras untuk
menghentikan perbuatan di dalam Suatu Keputusan Bersama
3 Menteri (Menteri Agama, Menteri/Jaksa Agung dan Menteri
Dalam Negeri)”.

3. Pada tahun 2017 beberapa anggota Ahmadiyah melakukan
judicial review terhadap Pasal 1, 2, 3 UU Penodaan Agama
agar tidak mempunyai kekuatan hukum mengikat sepanjang
dimaknai meniadakan hak untuk menganut aliran agama yang
berada di Indonesia oleh para penganutnya yang beribadah
secara internal yang merupakan bagian dari aliran-aliran yang
ada dan aktif menjalankan kehidupan keagamaanya.

Melihat tiga kali judicial review di atas terlihat jika permintaan
pemohon semakin lama semakin minimal dan Mahkamah Konstitusi
tetap tidak mengabulkannya.

Buku vyang tersaji di hadapan kita ini benar-benar
mencerminkan suasana persidangan yang dilakukan secara bersama-
sama antara Pemohon, Para Pihak Terkait serta pengaju amicus curiae.
Ahli-ahli yang dapat dibaca keterangannya dalam buku ini merupakan
ahli yang berasal dari Pemohon dan Pihak-pihak Terkait. Pihak terkait
dalam hal ini adalah Komnas Perempuan dan YLBHI. Bersama-sama
ini memiliki arti ahli-ahli dipilih secara bersama dengan kesadaran
berbagi argumentasi dari berbagai sudut keilmuan, berbagai sudut

vi



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

pandang. Demikian pula dengan ritme argumentasi, disusun agar
masing-masing argumentasi masuk pada saat yang tepat untuk
menyajikan teori kasus yang sesuai waktunya.

Tidak heran jika bentangan sudut pandang yang dapat dibaca dalam
buku ini sangat luas seluas keragaman ahli yang dihadirkan. Mulai
dari perspektif hukum, agama, filsafat, ajaran Ahmadiyah, sosiologi
agama hingga hak asasi manusia.

Karenanya bangunan argumentasi para pemohon
sudah menyumbang bagi peradaban keindonesiaan, peradaban
kemanusiaan. Hingga beratus tahun sesudahnya Indonesia
dapat menyaksikan argumentasi-argumentasi valid ini gugur di
hadapan Mahkamah Konstitusi. Dunia juga dapat membandingkan
argumentasi ahli-ahli ini dengan pertimbangan Majelis Hakim
Mahkamah Konstitusi yang didasarkan pada pertimbangan politik
seperti gangguan ketertiban bahkan ajaran keagamaan tertentu dan
bukannya Konstitusi. Untuk itulah buku ini penting, menjadi saksi
tingkat peradaban kemanusiaan Indonesia pada Abad 21.

Jakarta, 1 Februari 2019

Asfinawati

vii



Perjuangan Belum Berakhir

viil



UCAPAN TERIMA KASIH

Assalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh

Puji syukur kami panjatkan ke hadirat Allah swt, Tuhan Yang
Maha Esa, atas dicetaknya buku yang berjudul “Perjuangan Belum
Berakhir; Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah”. Buku ini
merupakan kompilasi makalah para ahli yang mendukung perjuangan
Judicial Review Undang-Undang Penodaan Agama di Mahkamah
Konsititusi. Judicial Review vyang diajukan oleh warga negara
Indonesia yang berada dalam komunitas muslim Ahmadiyah adalah
sebuah perjuangan untuk mendapatkan kembali hak konstitusional
yang telah dijamin dalam konstitusi. Salah satu yang diperjuangkan
adalah kebebasan untuk beribadah secara berjamaah di masjid yang
dilindungi oleh hukum, bebas dari intimidasi dan ancaman persekusi.

Penghargaan yang sebesar-besarnya dan ucapan terima kasih
kami sampaikan kepada para ahli yang telah berkenan makalahnya
dimuat dalam buku ini. Sungguh suatu khazanah keilmuan yang
sangat berharga bagi kemajuan pemikiran bangsa Indonesia tentang
hak asasi manusia khususnya kebebasan beragama dan berkeyakinan
di Indonesia. Ucapan terima kasih kami sampaikan pula kepada
semua pihak yang telah membantu dalam proses pencetakan dan
penerbitan buku ini.

Semoga buku ini dapat menjadi bahan kontemplasi dan
pembelajaran lebih lanjut untuk keberhasilan memperjuangkan
pemulihan hak konstitusional di bumi pertiwi yang kita cintai
bersama. Semoga di kemudian hari terdapat warga bangsa baik
dari internal maupun eksternal komunitas muslim Ahmadiyah yang
dapat membuat Mahkamah Konstitusi memberikan pembatalan atau
setidaknya pembatasan pemberlakuan Undang-Undang Penodaan

ix



Perjuangan Belum Berakhir

Agama demi terciptanya kebebasan dalam berkeyakinan dan
menjalankan ibadah secara internal menurut apa yang diyakininya
sehingga terwujud totalitas kebhinekaan dalam kehidupan beragama
dan berkeyakinan di bumi Indonesia tercinta. Perjuangan belum
berakhir 1.

Wassalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh.
Jakarta, 1 Februari 2019

Penyunting,

Fitria Sumarni



Daftar Isi

Sambutan Ketua Komnas Perempuan........ccccceeeevveeeeseineeeenns
Sambutan Ketua Umum YLBHI......c.coovieniiiiiiieniieieceeee,
Ucapan Terima Kasih Penyunting.......cccccceeeeviiiciiiieeeeeeeeeee,
Daftar ISi . eeeeeiiieeiie ettt
Pendahuluan........cooeeiiiiieiie e

1. Penelantaran Warga Minoritas Dalam Kerangka NKRI:
Evaluasi Kritis Atas Penerapan UU No.1/PNPS/1965.

Oleh : Agus Sudibyo...........cccooviiiiiiiee e
Biodata Penulis ......cccceeevvciiiiiieiiee e

2. Perlu Tafsir UU yang Pasti untuk Jamin Hak-Hak Warga
Negara Ahmadiyah.

Oleh : Ahmad Suaedy.............cooecuvvvveiieieeeeeiceeeee e,
Biodata PenUIS .....covviiiiiieiieeeeeiee e

3. Menjaga Kerukunan Agama, Menjaga Keutuhan Bangsa.

Oleh : Ahmad Najib Burhani...............cccccoveiienieneennen.

Biodata PenUIIS ...

4. Membangun Perspektif IImiah, Melampaui Perspektif
Teologis dan Politik Identitas: Pandangan tentang UU
Penodaan Agama.

Oleh : AIMaKiN.........oooeiiiiiiiiiee e

Biodata PenUIS ......oooeivveeiiieeeeeee e

xi



Perjuangan Belum Berakhir

10.

xii

Melindungi Penganut Agama di Negara Sekuler Theistik
Indonesia.

Oleh : Al Khanif...........ccooviiiiiiii e 71
Biodata PeNUIS ....cocveiirieeiiec e 77

Masalah Etis Penggunaan Hukum Pidana Dalam

Penegakan Moralitas.

Oleh : Antonius Widyarsono...............ccccecevveeeeciieeeeennee, 79
Biodata PenUIS ...ccovveiiiiiiiiee e 88

Era Reformasi dan Fakta-Fakta Sosiologis Jemaat
Ahmadiyah Indonesia.

Oleh : Catur Wahyudi..............cccoeeiiiiiiiiec e, 89
Biodata PenuIis .....ccceevrieiiiieeeiee et 98

Diskriminasi, Mayoritas-Minoritas dan Pencegahan
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama.

Oleh : Jayadi Damanik................ccccoocviiiiiiiiiiccee e, 101
Biodata Penulis ......cceeviivciiieiiiieee e 107

Jemaat Ahmadiyah Berpayung Di Bawah Pancasila dan
Konstitusi Republik Indonesia.

Oleh : Mochammad Qasim Mathar............ccccccoeevveennnnn. 109
Biodata Penulis ......cceeviiiciiiiiirieee e 113

Hak atas Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan

Penganut JAI.

Oleh : M. Imdadun Rahmat...........c..cceevivieiiiiiieee e, 117
Biodata Penulis ......cceevviiciiiiiiieee e 129



11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Meninjau ulang Konstitusionalitas Pembatasan Hak
Beragama Oleh Undang-Undang Penodaan Agama.

Oleh : MUKEIONO.........ccviiiiiiiiieiiieec e 131
Biodata PeNUIS ....covveieiiie ittt 151
“Jalan Tengah” Yang Diharapkan: Perlunya Penafsiran
Bersyarat atas Konstitusionalitas UU PPPA.

Oleh : Zainal Abidin Bagir.................ccceceiveeeiiiieee e, 153
Biodata PeNUIS ...coevveiiiiieiiee et 170

Dalam Pengujian Materi UU Nomor 1/PNPS/1965
Tentang Pencegahan, Penyalahgunaan dan/atau
Penodaan Agama Terhadap UUD 1945.

Oleh : Zainal Arifin Mochtar...........cccoooovvviviieeiiiiiiiiiinn. 173
Biodata PenUIS ......coviiieiieiieeeeeee e 181
Melacak Keislaman Ahmadiyah.

Oleh : Zuhairi MiSraWi......cccoooeeeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeieiien, 183
Biodata PenUIIS .....ovviiiiiiee ettt 190

Amicus curiae (Lembaga Studi dan Advokasi
Masyarakat) Terhadap Perkara Nomor 56/PUU-XV/2017 191

2o ] | TP 209
Amicus curiae (Setara Institute For Democracy And Peace) 211
PPOFiL e e 240
Amicus curiae (Prof. Dr. Ahmad Syafii Maarif)................. 243
PPOFiL e e 247

xiil



Perjuangan Belum Berakhir

18. Amicus curiae (Dr. Franz Magnis-Suseno)........................ 249
PrOFiL e e e 257
19. Amicus curiae (Dr. Maria Ulfah Anshor, M.Si).................. 259
o) 1 1 U USERURE 267
FOTO-FOTO PERSEKUSI....ovtiiiiiiiiiiice et 269

Xiv



PENDAHULUAN

Permohonan Pengujian Undang-Undang No.1/PNPS/1965
tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama
terhadap Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun
1945 diajukan secara perorangan oleh 9 (sembilan) orang pemohon
warga negara Indonesia yang juga anggota dari komunitas muslim
Ahmadiyah, yaitu :

Asep Saepudin SAG (Pemohon I)

Siti Masitoh (Pemohon II)

Faridz Mahmud Ahmad (Pemohon IIl)
Lidia Wati (Pemohon IV)

Hapid (Pemohon V)

Drs. lyep Saprudin (Pemohon VI)
Anisa Dewi (Pemohon VII)

Erna Rosalia (Pemohon VIII)

Tazis (Pemohon IX)

WX NoOUAEWDNR

Para Pemohon tersebut diwakili oleh 6 (enam) orang kuasa
hukum, yaitu : Fitria Sumarni, S.H., Holy K. M. Kalangit, S.H., M.H,
Fatahillah, S.H., Andang Budhi Satria, S.H., Gita Paulina T.Purba,
S.H. dan Marthine Pantouw, S.H., LL.M. Permohonan didaftarkan ke
Mahkamah Konstitusi (MK) pada 11 Agustus 2017, teregister dengan
nomor perkara 56/PUU-XV/2017.

Dalam proses persidangan permohonan uji materi yang
berlangsung sejak Agustus 2017 — Juli 2018 ini, selain Pemohon
terdapat juga Termohon dan Pihak Terkait. Termohon terdiri dari
DPR dan Pemerintah, di mana Pemerintah diwakili oleh personil
dari Kementerian Dalam Negeri, Kementerian Hukum dan HAM dan
Kejaksaan Agung. Sedangkan Pihak Terkait adalah pihak yang merasa
memiliki kepentingan atas permohonan yang tengah diajukan. Pihak



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Terkait dalam permohonan ini terdiri atas pihak yang sependapat
dengan permohonan pemohon dan meminta permohonan di
kabulkan dan pihak yang berbeda pandangan dengan permohonan
Pemohon dan meminta permohonan ditolak. Pihak terkait yang
sependapat dengan permohonan pemohon yaitu Yayasan Lembaga
Bantuan Hukum Indonesia (YLBHI) dan Komisi Nasional Anti Kekerasan
terhadap Perempuan (Komnas Perempuan). Sedangkan Pihak terkait
yang berbeda pandangan dengan Permohonan Pemohon yaitu Dewan
Da’wah Islamiyah Indonesia (DDII) dan Majelis Ulama Indonesia (MUI).

Susunan makalah dalam buku ini disusun secara alphabet
berdasarkan nama pemakalah. Buku ini hanya memuat keterangan
para ahli yang dihadirkan oleh Pemohon, Pihak Terkait YLBHI dan
Pihak Terkait Komnas Perempuan serta ad informandum/Amicus
Curiae/Sahabat Pengadilan yaitu :

NO PIHAK AHLI YANG DIAJUKAN

Dr. Maria Ulfah Anshor
Setara Institute
Lembaga Study dan Advokasi Masyarakat (ELSAM)

1. [ Pemohon 1. Prof. Qasim Mathar
2. Zuhairi Misrawi
3. Dr. M. Imdadun Rahmat
4. Dr. Jayadi Damanik
5. Dr. Najib Burhani
6. Dr. Catur Wahyudi, MA
2. | Pihak Terkait |[1. Zainal Abidin Bagir, Ph.D
YLBHI 2. Al Hanif, SH, MM, LLM, Ph.D
3. Dr. Zainal Arifin Mochtar, SH, LLM
4. Dr. Antonius Widyarsono
3. | Pihak terkait 1. Muktiono, SH, M.Phil
Komnas 2. Dr. Agus Sudibyo
Perempuan 3. Prof. Dr. Phil. Al Makin, S.Ag, MA
4. Dr. Ahmad Suaedy
4. | Ad 1. Prof. Dr. Ahmad Syafii Maarif
Informandum | 2. Dr. Franz Magniz Suseno
3.
4,
5.




Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Pemohon juga meghadirkan para saksi yang memberikan
keterangan dalam persidangan tentang fakta-fakta yang terjadi
terkait kerugian konstitusionalitas yang dialami oleh warga komunitas
muslim Ahmadiyah akibat pemberlakuan Undang-Undang No.1/
PNPS/1965 yaitu :

No Nama Saksi Keterangan

1. | Gunawan Wardi Saksi kasus pembakaran dan
penyegelan Masjid Al Furqon di
Parakansalak Kab. Sukabumi, Jawa
Barat.

2. | Hj. Faridah Saleh Saksi kasus penyegelan Masjid Al
Hidayah di Sawangan, Kota Depok,
Jawa Barat

3. | Hajar Ummu Fatikh Saksi kasus perusakan Masjid Al
Kautsar di Gemuh, Kab. Kendal, Jawa
Tengah.

4. | DediSunarya Saksi Kasus Perusakan Masjid Ar
Rahim Cipeuyeum, Jawa Barat dan
menyampaikan keterangan bahwa
ibadah haji Muslim Ahmadiyah adalah
ke Mekah.

5. | Yayat Hidayatullah Saksi kasus pelarangan penggunaan
masjid Baitul Awwal di Bintan,
Kepulauan Riau dan penolakan
pencatatan nikah anggota Jemaat
Ahmadiyah Tanjungpinang.

6. Irma Nurmayanti, S.Pd Saksi kasus penyerangan terhadap
komunitas muslim Ahmadiyah di
Lombok, NTB pada tahun 2002 dan
2006. Penyerangan mengakibatkan
33 KK yang terdiri dari 116 Jiwa
mengungsi di Asrama Transito
Mataram dan 7 KK yang terdiri dari
25 Jiwa mengungsi di ex RSUD Praya
hingga saat ini.




PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Adapun obyek yang hendak diuji oleh Pemohon adalah
Pasal 1, Pasal 2 dan Pasal 3 Undang-Undang No. 1/PNPS/1965, yang
berbunyi :

Pasal 1

Setiap orang dilarang dengan sengaja di muka umum menceritakan,
menganjurkan atau mengusahakan dukungan umum, untuk
melakukan penafsiran tentang sesuatu agama yang dianut di
Indonesia atau melakukan kegiatan-kegiatan keagamaan yang
menyerupai kegiatan-kegiatan keagamaan dari agama itu; penafsiran
dan kegiatan mana menyimpang dari pokok-pokok ajaran agama itu.

Pasal 2

(1) Barang siapa melanggar ketentuan tersebut dalam pasal 1 diberi
perintah dan peringatan keras untuk menghentikan perbuatannya
itu di dalam suatu keputusan bersama Menteri Agama, Menteri/
Jaksa Agung dan Menteri Dalam Negeri.

(2) Apabila pelanggaran tersebut dalam ayat (1) dilakukan oleh
Organisasi atau sesuatu aliran kepercayaan, maka Presiden
Republik Indonesia dapat membubarkan Organisasi itu dan
menyatakan Organisasi atau aliran tersebut sebagai Organisasi
/ aliran terlarang, satu dan lain setelah Presiden mendapat
pertimbangan dari Menteri Agama, Menteri/Jaksa Agung dan
Menteri Dalam Negeri.

Pasal 3

Apabila, setelah dilakukan tindakan oleh Menteri Agama bersama-
sama Menteri /laksa Agung dan Menteri Dalam Negeri atau oleh
Presiden Republik Indonesia menurut ketentuan dalam pasal 2
terhadap orang, Organisasi atau aliran kepercayaan, mereka masih



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

terus melanggar ketentuan dalam pasal 1, maka orang, penganut,
anggota dan/atau anggota Pengurus Organisasi yang bersangkutan
dari aliran itu dipidana dengan pidana penjara selama-lamanya lima
tahun.

Dalam Pasal 51 ayat (1) UU No. 24 Tahun 2003 tentang
Mahkamah Konstitusi juncto Pasal 3 Peraturan Mahkamah Konstitusi
Nomor 006/PMK/2005 tentang Pedoman Beracara dalam Perkara
Pengujian Undang-Undang menyatakan bahwa: “Pemohon adalah
pihak yang menganggap hak dan/atau kewenangan konstitusionalnya
dirugikan oleh berlakunya undang-undang, yaitu (a) perorangan
Warga Negara Indonesia, ...”Dalam penjelasan Pasal 51 ayat (1) UU
No. 24 Tahun 2003 tentang Mahkamah Konstitusi dinyatakan bahwa:
“Yang dimaksud dengan hak konstitusional adalah hak-hak yang
diatur dalam UUD 1945

Selanjutnya, bahwa mengacu pada Putusan Mahkamah
Konstitusi Nomor 006/PUU-II1/2005 dan putusan-putusan Mahkamah
Konstitusi lainnya yang menyatakan bahwa Mahkamah Konstitusi
telah menentukan lima syarat mengenai kerugian konstitusional
(“constitusional injury”):

a. Adanya hak konstitusional pemohon yang diberikan oleh Undang-
Undang Dasar Negara Republik Indonesia 1945.

b. Bahwa hak konstitusional pemohon tersebut dianggap telah
dirugikan oleh suatu undang-undang yang diuiji.

¢. Bahwa kerugian konstitusional pemohon yang dimaksud bersifat
spesifik atau (khusus) dan aktual atau setidaknya bersifat potensial
yang menurut penalaran yang wajar dapat dipastikan akan terjadi.

d. Adanya hubungan sebab akibat (causal verband) antara kerugian
dan berlakunya Undang-Undang yang dimohonkan untuk diuji.



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

e. Adanya kemungkinan bahwa dengan dikabulkannya permohonan
maka kerugian konstitusional yang didalilkan tidak akan atau tidak
lagi terjadi.

Para Pemohon mengajukan Uji Materi Undang-Undang No.
1/PNPS/1965 karena Para Pemohon menilai Pasal 1, Pasal 2 dan Pasal
3 pada Undang-Undang tersebut telah merugikan Para Pemohon
dengan alasan sbb:

a) Para Pemohon adalah Warga Negara Indonesia yang menganut
agama Islam yang berada dalam komunitas Ahmadiyah yang
memiliki hak-hak konstitusional yang telah dijamin dalam UUD
1945 sebagaimana yang terdapat dalam pasal-pasal sbb :

1. Pasal 28C ayat (2)

“Setiap orang berhak untuk memajukan dirinya
dalam memperjuangkan haknya secara kolektif untuk
membangun masyarakat, bangsa dan negaranya.”

2. Pasal 28D ayat (1)

“Setiap orang berhak atas pengakuan, jaminan,
perlindungan, dan  kepastian  hukum  yang
adil serta perlakuan yang sama dihadapan hukum.”

3. Pasal 28E ayat (1)

“Setiap orang bebas memeluk agama dan
beribadat menurut agamanya, ...”

4. Pasal 28E ayat (2)

“Setiap orang atas berhak kebebasan meyakini
kepercayaan, menyatakan pikiran dan sikap, sesuai



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

dengan hati nuraninya.”
5. Pasal 28G ayat (1)

“Setiap orang berhak atas perlindungan diri
pribadi, keluarga, kehormatan, martabat, dan
harta benda yang dibawah kekuasaannya, serta
berhak atas rasa aman dan perlindungandari
ancaman  ketakutan  untuk  berbuat  atau
tidak berbuat sesuatu yang merupakan hak asasi.”

6. Pasal28I

(1) Hak untuk hidup, hak untuk tidak disiksa, hak
kemerdekaan pikiran dan hati nurani, hak beragama,
hak untuk tidak diperbudak, hak untuk diakui sebagai
pribadi dihadapan hukum, dan hak untuk tidak
dituntut atas dasarhukum yang berlaku surut adalah
hak asasi manusia yang tidak dapat dikurangi dalam
keadaan apa pun.

(2) Setiap orang berhak bebas atas perlakuan yang
bersifat diskriminatif atas dasar apa pun dan berhak
mendapatkan perlindungan terhadap perlakuan
yang bersifat diskriminatif itu.

7. Pasal 29 (2)

“Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk
untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk
beribadat menurut agamanya dan kepercayaannya

”

itu.



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Hak — hak konstitusional yang dimiliki oleh Para Pemohon
sebagai perorangan warga Negara Indonesia sebagaimana
diuraikan dalam pasal-pasal di atas telah dirugikan dengan
berlakunya UU  No.1/PNPS/1965 vyang dimohonkan
pengujiannya. Kerugian hak konstitusional dari Para Pemohon
merupakan kerugian yang bukan lagi potensial atau hipotetis,
melainkan merupakan kerugian yang telah terjadi, konkrit, dan
faktual,

b) Para Pemohon mengalami kerugian konstitusional dalam bentuk

ditiadakannya hak untuk menganut aliran agama yang berada di
Indonesia oleh para penganutnya yang beribadah secara internal
yang merupakan bagian dari aliran-aliran yang telah ada dan aktif
menjalankan kehidupan keagamaannya, yang diakibatkan oleh
pemberlakuan Undang-Undang No. 1/PNPS/1965.

Secara konkrit dan spesifik, kerugian konstitusional yang dialami
Para Pemohon akibat pemberlakuan Undang-Undang No. 1/
PNPS/1965 adalah sebagai berikut:

a. Pemohon | dan Il berdomisili di Parakansalak dan sulit
beribadah karena mesjidnya di bakar pada tanggal 28
April 2008" dan disegel pada tanggal 26 Juli 20162,

b. Pemohon Il dan IV berdomisili di Depok dan sulit
beribadah karena mesjidnya disegel berulang kali, yang
pertama kali 19 Maret 20113 hingga penyegelan terakhir

1

2

3

http://news.liputan6.com/read/158551/masjid-ahmadiyah-di-sukabumi-
dibakar

http://regional.liputan6.com/read/2562318/masjid-ahmadiyah-sukabumi-
disegel

https://news.okezone.com/read/2011/03/19/338/436645/masjid-

ahmadiyah-depok-disegel-warga

8



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

tanggal 3 Juni 2017¢,

C. Pemohon V dan VI berdomisili di Cipeuyeum dan sulit
beribadah karena mesjidnya dirusak pada 13 Maret
2011° dan 17 Februari 20123,

d. Pemohon VIl dan VIII berdomisili di Kersamaju dan sulit
beribadah karena mesjidnya disegel pada tanggal 31
Maret 2015°, dan

e. Pemohon IX berdomisili di Gemuh dan sulit beribadah
karena mesjidnya dirusak pada 22-23 Mei 20162 .

Permohonan para Pemohon sangat sederhana, vyaitu
memohon agar bisa beribadah di mesjid-mesjid yang dibangun
secara swadaya oleh komunitas muslim Ahmadiyah dengan cara
mengajukan permohonan secara konstitusionalitas bersyarat.
Apabila permohonan Para Pemohon ini diterima oleh MK maka
kerugian konstitusional yang telah diderita oleh Para Pemohon tidak
akan atau tidak terjadi lagi, karena Undang-Undang No. 1/PNPS/1965
sebagai dasar penerbitan SKB Ahmadiyah, Pedoman Pelaksanaan SKB
Ahmadiyah serta berbagai Peraturan Gubernur, Peraturan Walikota,

4 https://news.detik.com/berita/d-3519701/segel-dilepas-masjid-jamaah-
ahmadiyah-di-depok-disegel-ulang

5 https://nasional.tempo.co/read/384806/rentetan-kekerasan-terhadap-
ahmadiyah-2011

6 https://nasional.tempo.co/read/384651/masjid-ahmadiyah-di-cianjur-
dirusak-warga

7 https://nasional.tempo.co/read/654283/masjid-jemaah-ahmadiyah-di-
tasikmalaya-disegel-satpol-pp

8 http://nasional.kompas.com/read/2016/05/23/12452211/sebelum.dirusak.
masjid.ahmadiyah.kendal.didatangi.lurah.melarang.pembangunan



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Surat Keputusan Bersama di Daerah terkait Ahmadiyah akan
ditafsirkan secara konstitusional bersyarat, dan sudah seharusnya
tidak dapat melarang pelaksanaan kegiatan ibadah Ahmadiyah secara
internal.

AGAMA ADALAH AIR KEHIDUPAN

Pihak Pemerintah sepatutnya menyadari, agama adalah
untuk pegangan hidup, di hayati dan diyakini oleh setiap WNI, yang
mana mencegah WNI itu menjadi gamang, tak memiliki motivasi,
semangat hidup. Dengan demikian kehidupan masyarakat menjadi
sehat secara rohani dan mencegah terjadinya bunuh diri. Manusia
membutuhkan agama sebagaimana ia membutuhkan air dalam
kehidupannya. Air berfungsi menjaga kontinuitas hidup, sedangkan
agama untuk menjaga ketenangan hidup.

Bahwa dalam mencari ketenangan hidup, sewajarnya setiap orang
memilih ajaran yang memberinya ketenangan bukan untuk diakui
dan dipuja-puja dan butuh mengekspresikan diri melalui kekerasan
untuk dianggap sebagai pahlawan/mujahid. Bahwa sepatutnya
Pemerintah tidak memberi panggung terhadap kalangan yang justru
menimbulkan kegaduhan di masyarakat dengan segala aksinya yang
mengatasnamakan agama, mengharamkan hal ini hal itu, menindas
kelompok lain berdasarkan klaim agama dan mengatasnamakan
umat Islam.

Pembakaran, pengusiran, pembunuhan yang terjadi terhadap
warga sealiran dengan Pemohon dianggap hanyalah ekses,
dampak sampingan. Justru pembatasan yang terjadi dan pemicu
semua pengusiran, pembunuhan, pembakaran serta pembatasan
beribadah itu adalah Undang-Undang No. 1/PNPS/1965 yang
dimanfaatkan menjadi dasar hukum untuk terbitnya SKB

10



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Ahmadiyah. Proses penerbitan SKB Ahmadiyah tidak menghargai
prinsip equality before the law, minim verifikasi alat-alat bukti. Faktor
utama terjadinya pemanfaatan Undang-Undang tersebut adalah
karena definisi penyimpangan dari pokok-pokok ajaran agama dan
definisi penodaan bersifat terlalu abstrak dan multi interpretatif,
sehingga maknanya menjadi terdistorsi.

Bahwa kompleksitas masalah pada rumusan Pasal 1 Undang-Undang
tersebut khususnya pada redaksional:” ... sengaja di muka umum
menceritakan, menganjurkan....untuk melakukan penafsiran.. atau
melakukan kegiatan-kegiatan... penafsiran dan kegiatan mana
menyimpang dari pokok-pokok ajaran agama itu.” Rumusan pasal
ini tidak dapat diberlakukan pada agama Islam, yang dari “place of
origin”-nya saja sudah terdiri dari berbagai aliran dan banyak timbul
konflik antara satu aliran dengan aliran lain.

Rumusan ini memberi ruang untuk mendukung terjadinya intoleransi
dan persekusi atas nama penodaan agama di Indonesia, yang
kontradiktif dengan prinsip Bhinneka Tunggal lka dan prinsip gotong
royong yang secara jelas di adopsi oleh UUD 1945. Rumusan pasal 1
Undang-Undang tersebut, jelas memberikan jalan bagi oknum/aliran
intoleran untuk melakukan persekusi melalui jalan yang direstui
Undang-Undang. Pancasila dan Bhinneka Tunggal lka jelas adalah
anti-tesa dari konsep jihad kaum intoleran. Pancasila dan Bhinneka
Tunggal Ika adalah konsep luhur bangsa Indonesia, yang memberikan
hak hidup dan menjalankan kehidupan bagi setiap orang apa pun
latar belakang suku dan apa pun keyakinan yang diyakininya, untuk
hidup dalam kerukunan dan kebersamaan, serta bergotong royong di
bumi Indonesia.

Sepatutnya pasal 1 Undang-Undang tersebut direvisi dengan
menghilangkan sifat multi tafsir yang terdapat di dalamnya. Sehingga
dalam konteks agama Islam, tidak dipergunakan oleh suatu aliran dan

11



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

atau oknum tertentu, dengan tujuan untuk menghapuskan aliran lain,
yang sesungguhnya tidak melanggar (1) nilai-nilai moral bangsa, (2)
ketertiban umum, (3) kesehatan masyarakat, (4) keselamatan
bangsa, (5) hak asasi dan (6) kebebasan dasar orang lain.

PETITUM

Petitum yang diajukan kepada Majelis Hakim MK oleh para Pemohon
dalam permohonan uji materi adalah sebagai berikut :

1.

12

Menerima dan mengabulkan Permohonan Para Pemohon
untuk seluruhnya;

Menyatakan bahwa materi muatan Pasal 1, Pasal 2 dan Pasal
3 Undang-Undang Nomor 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama Jo. Undang-
Undang No. 5 Tahun 1969 tentang Pernyataan Berbagai
Penetapan Presiden dan Peraturan Presiden Sebagai Undang-
Undang, secara konstitusionalitas bersyarat, bertentangan
terhadap UUD 1945 dan tidak mempunyai kekuatan hukum
mengikat sepanjang dimaknai meniadakan hak untuk
menganut aliran agama yang berada di Indonesia oleh para
penganutnya yang beribadah secara internal yang merupakan
bagian dari aliran-aliran yang telah ada dan aktif menjalankan
kehidupan keagamaannya dan pemuatan dalam Berita Negara
Republik Indonesia;



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

PUTUSAN MK

Setelah melalui persidangan berbulan-bulan sejak Agustus
2017 akhirnya MK membacakan putusan pada Senin, 23 Juli 2018.
Sangat disayangkan untuk saat ini permohonan belum dapat
dikabulkan. Berikut beberapa point penting dalam pertimbangan
hukum yang amarnya menyatakan menolak permohonan pemohon
untuk seluruhnya :

1. Padahalaman 522 MK menyatakan bahwa para Pemohon memiliki
kedudukan hukum (legal standing) untuk bertindak sebagai
pemohon karena telah jelas menerangkan secara spesifik dan
aktual kerugian konstitusional yang dialaminya disebabkan oleh
berlakunya norma Undang-Undang Penodaan Agama. Kerugian
konstitusional tersebut tidak akan terjadi jika MK mengabulkan
permohonan para Pemohon. Dalam keterangan Pemerintah, DPR
dan pihak terkait DDII semuanya meminta MK menyatakan bahwa
pemohon tidak memiliki legal standing.

2. Pada halaman 527 MK menyatakan bahwa permohonan tidak
ne bis in idem karena terdapat dasar pengujian dan alasan
permohonan yang berbeda dengan permohonan Uji Materi
atas Undang-Undang Penodaan Agama yang telah diajukan
sebelumnya. Dalam keterangan Pemerintah dan Pihak terkait
MUI meminta MK menyatakan permohonan pemohon ne bis in
idem, yaitu terhadap materi muatan ayat, pasal, dan/atau bagian
dalam undang-undang yang telah diuji tidak dapat dimohonkan
pengujian kembali.

3. Pada halaman 527-528 MK menegaskan bahwa substansi
permohonan bukanlah persoalan Ahmadiyah melainkan
pengujian konstitusionalitas undang-undang. MK merasa perlu
menegaskan hal ini karena dalam persidangan diwarnai dengan

13



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

14

perdebatan perihal keberadaan Ahmadiyah (masalah agidah).
Penegasan ini sangat penting dan baik sekali untuk organisasi
Jemaat Ahmadiyah maupun Agidah yang diyakini oleh komunitas
muslim Ahmadiyah. Karena penolakan MK dalam permohonan Uji
Materi ini bukan berarti MK menganggap organisasi Ahmadiyah
terlarang atau agidah Ahmadiyah sesat seperti yang diberitakan
oleh beberapa media online.

Pada halaman 531 MK menegaskan bahwa norma dalam UU
No. 1/PNPS/1965 sama sekali tidak menghilangkan hak setiap
orang untuk menafsirkan ajaran agama masing-masing. Hanya
saja ketika hendak menafsirkan ajaran agama, seseorang terikat
dengan rujukan pokok agama itu, diantaranya berupa kitab
suci. Penafsiran dilakukan dengan metodologi yang telah diakui
dan diterima dalam forum internum penganut agama yang
bersangkutan. Pertimbangan MK dalam hal ini sama dengan
keterangan tertulis Pemerintah.

Pada halaman 534 MK menyatakan batasan keterlibatan negara
melalui pembentukan undang-undang untuk menentukan secara
spesifik mengenai parameter penafsiran yang menyimpang
tentunya tidak memungkinkan. Sebab, hal itu menjadi otoritas
agama untuk menentukannya berdasarkan pokok-pokok ajaran
yang terdapat dalam kitab suci masing-masing. Namun hal itu
tidak berarti membebaskan negara dari tanggung jawab dan
kewajiban konstitusionalnya untuk melindungi setiap warga
negara apapun keyakinannya. Negara tidak boleh membiarkan
terjadinya persekusi terhadap suatu kelompok oleh kelompok
lainnya.

Pada halaman 536-537 lebih lanjut MK juga menegaskan bahwa
norma dalam Undang-Undang Penodaan Agama sama sekali tidak
melarang atau membatasi hak seseorang untuk beragama dan



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

beribadah menurut agamanya dan tidak melarang atau membatasi
hak seseorang untuk berkontribusi bagi kehidupan berbangsa dan
bernegara melalui organisasi keagamaan tertentu.

7. Pada halaman 539, MK menyatakan bahwa terhadap permohonan
Penafsiran norma pasal yang dimohonkan dalam pengujian tidak
bertentangan dengan Undang-Undang Dasar 1945 melainkan
lebih pada persoalan implementasi norma. Pertimbangan
MK dalam hal ini sama dengan pernyataan Pemerintah dalam
Keterangan tertulisnya yang disampaikan kepada MK bahwa
menurut Pemerintah persoalan kerugian yang didalilkan oleh
para Pemohon bukanlah persoalan konstitusional, akan tetapi
lebih kepada persoalan implementasi berlakunya Undang-Undang
Penodaan Agama.

8. Pada halaman 540, MK menegaskan kembali bahwa negara harus
menjamin perlindungan bagi setiap warga negara yang hendak
melaksanakan hak konstitusionalnya secara damai, termasuk
dalam menganut agama dan keyakinan, dengan tidak membiarkan
adanya tindakan main hakim sendiri atau persekusi. Dengan
adanya peristiwa-peristiwa main hakim sendiri, revisi terhadap
UU No. 1/PNPS/1965 semakin mendesak untuk dilakukan. Dalam
halaman 539 MK memberikan petunjuk bahwa revisi terhadap
UU No. 1/PNPS/1965 harus dilakukan melalui upaya legislasi
biasa yang memungkinkan bagi semua pihak untuk terlibat dalam
pembahasannya secara mendalam.

Meskipun MK menolak permohonan para pemohon tidak
berarti perjuangan memperoleh kembali hak konstitusional telah
berakhir. Perjuangan melalui pengajuan permohonan Judicial Review
atas Undang-undang Penodaan Agama dapat diajukan kembali sesuai

15



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

sesuai dengan ketentuan Pasal 42 ayat (2) Peraturan Mahkamah
Konstitusi Nomor 06 Tahun 2005 bahwa :

“Permohonan pengujian UU terhadap muatan ayat, pasal,
dan/atau bagian yang sama dengan perkara yang pernah diputus
oleh Mahkamah dapat dimohonkan pengujian kembali dengan
syarat-syarat konstitusionalitas yang menjadi alasan permohonan
yang bersangkutan berbeda”.

16



1. Penelantaran Warga Minoritas

Dalam Kerangka NKRI: Evaluasi Kritis Atas
Penerapan UU No.1/PNPS/1965

Oleh : Agus Sudibyo

Paradoks Pelembagaan HAM

Apa yang terjadi pada Jamaah Ahmadiyah dan warga
minoritas yang lain terkait dengan penerapan UU No.1/PNPS/1965
membenarkan tesis pemikir politik kontemporer Italia, Giorgio
Agamben, tentang paradoks pelembagaan hak asasi manusia (HAM)
dalam kerangka negara-bangsa. Dalam karya berjudul “Beyond
Human Right”!, Agamben menjelaskan bahwa HAM yang selalu
dibayangkan sebagai hak yang tak terhapuskan pada diri setiap
manusia dalam praktiknya seringkali hanya menjadi properti untuk
mereka yang menyandang status warga-negara atau warga mayoritas.
Berbicara tentang HAM yang berlandaskan premis “setiap manusia
pada dirinya sendiri adalah sumber hak sekaligus tujuan tertinggi”,
menurut Agamben sama artinya berbicara tentang sosok manusia
abstrak yang sangat problematis perwujudannya. Lokus penelitian
Agamben di sini terutama sekali adalah pelembagaan hak dalam
kerangka negara-bangsa. Dalam kerangka ini, yang sering terjadi
menurut Agamben bukan pelembagaan hak-hak universal manusia,
melainkan pelembagaan hak-hak warga-negara dalam perbandingan
eksklusifnya dengan yang bukan warga-negara, hak-hak mayoritas
dalam perbandingannya dengan minoritas, hak-hak pribumi dalam

1 Giorgio Agamben, “Beyond Human Rights”, dalam P. Virno and M. Hardt
(penyunting), Radical Politics in Italy: A Potential Politics (Minneapolis: University of
Minnesota Press, 1996), 93.

17



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

perbandingannya dengan non-pribumi.

Dalam konteks negara-bangsa, pengertian warga negara
tidak sungguh-sungguh merujuk pada manusia sebagai subyek yang
bebas dan otonom, tetapi terutama sekali merujuk pada manusia
berdasarkan kesamaan-kesamaannya dengan manusia di sekitarnya:
tempat lahir, agama, bahasa, etnisitas, warna kulit dan seterusnya.
Dalam status warga-negara, gambaran tentang hak sebagai sesuatu
yang secara inheren melekat dalam diri manusia digantikan
oleh gambaran tentang hak sebagai sesuatu yang secara politis
diatribusikan negara kepada sekelompok orang. Dalam pengertian
ini, manusia pertama-tama tidak diperlakukan sebagai subyek yang
memiliki kebebasan, tetapi sebagai semata-mata bagian-bagian yang
membentuk keseluruhan. Manusia tidak menjadi satuan-satuan yang
otonom karena senantiasa dilihat sebagai bagian dari kumpulan yang
membentuk entitas bangsa.

Agamben sesungguhnya hendak mempersoalkan bagaimana
kewarganegaraan dirumuskan. Kesamaan-kesamaan primodial
ternyata secara laten masih menjadi dasar penentuan status warga-
negara. Status warga-negara tidak sungguh-sungguh ditentukan
berdasarkan pertimbangan kemanusiaan universal, melainkan
berdasarkan pertimbangan kesamaan tempat lahir, garis keturunan,
ras, agama dan budaya. Hal ini secara implisit tercermin dalam
undang-undang, kebijakan dan tindakan negara terkait dengan hak-
hak politik, hak atas pelayanan umum dan mekanisme hukum untuk
menyelesaikan konflik.

Konsepsi HAM universal yang mengandaikan perlindungan
atas kesucian dan keluhuran diri setiap manusia tanpa mengenal
batas-batas primodial dan teritorial berhenti hanya pada tataran
imajinasi. Dalam kerangka negara-bangsa, HAM sebagai hak yang
tak terhapuskan dalam diri setiap orang menurut Agamben telah

18



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

digantikan dengan hak politik sebagai privilege sebagian orang. Tak
ada ruang dalam tatanan negara-bangsa yang sungguh-sungguh
disediakan untuk kategori manusia universal. Locus dari telaah kritis
ini adalah bagaimana politik rasial mewarnai kebijakan berbagai
negara, bagaimana sikap ambigu Eropa dalam memperlakukan
pengungsi, pendatang atau imigran, bagaimana nasib minoritas Kurdi
di Turki dan Irak. Telaah tersebut juga relevan untuk melihat problem
Indonesia yang multikultur.

Demokrasi sesungguhnya adalah upaya terus-menerus
untuk mengatasi paradoks pelembagaan hak-hak universal itu.
Demokrasi selalu tampil sebagai janji tentang kesetaraan, keadilan
dan absennya diskriminasi dan kekerasan dalam kehidupan bersama.
Namun seperti diperlihatkan Agamben, negara-negara demokrasi
sering tidak dapat mengelakkan keadaan-keadaan ekstrem di mana
kepastian hukum ditangguhkan, kesetaraan dan keadilan diabaikan,
kekerasan atau diskriminasi dibiarkan. Keadaan-keadaan ini disebut
Agamben sebagai keadaan-pengecualian atau keadaan-darurat (state
of exception).> Kedaruratan sebagai alasan untuk menangguhkan
konstitusi yang menjamin kesetaraan, keadilan dan perlindungan dari
kekerasan. Kedaruratan sebagai pembenar atas tindakan pemaksaan
dan kekerasan terhadap kelompok tertentu. Namun, kedaruratan di
sini seringkali tidak sungguh-sungguh merujuk pada ancaman atas
keamanan dan ketertiban umum yang nyata-nyata ada, tetapi lebih
merupakan ancaman sebagaimana dipersepsi atau dibayangkan

2 Istilah ini merujuk pada keadaan-keadaan darurat kekuasaan yang diputuskan
secara resmi oleh negara atau yang secara implisit mendasari keputusan-keputusan
resmi negara. Keadaan-darurat di sini dicirikan dengan penangguhan konstitusi,
penangguhan kewenangan DPR atau Pengadilan, pelebaran kekuasaan eksekutif,
pembenaran tindakan-tindakan kekerasan dan penjatuhan hukuman di luar
pengadilan. Lihat Alex Murray, “State of Exception”, dalam Alex Murray dan Jessita
Whyte (penyunting), The Agamben Dictionary (Edinburgh: Edinburgh University
Press, 2011), 185-186.

19



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

oleh penguasa atau kelompok mayoritas (the fictitious state of
emergency).® Meskipun masih pada tataran fiksional dan belum
diverifikasi kebenarannya, ancaman terhadap ketertiban umum
atau keamanan nasional itu telah digunakan negara sebagai dasar
untuk memaksakan kekerasan atau penyerobotan hak atas kelompok
tertentu.

Mayoritas-minoritas, pribumi-non pribumi sesungguhnya
adalah dikotomi yang kontra-demokrasi atau yang hendak diatasi
oleh demokrasi. Namun kenyataan menunjukkan, keputusan dan
tindakan rezim demokrasi masih banyak mencerminkan dikotomi
itu. Bagaimana kepemimpinan nasional diputuskan, pertimbangan-
pertimbangan apa yang mendasari kebijakan publik, serta bagaimana
konflik diselesaikan dalam negara demokrasi, masih mencerminkan
proses “apropriasi” atas dikotomi mayoritas-minoritas, pribumi dan
non pribumi. Menghadapi fakta-fakta perbedaan dalam masyarakat
yang majemuk, negara sering menerapkan kebijakan yang utilitaristik.
Yakni kebijakan yang “mengorbankan nasib sedikit orang demi
kebahagiaan banyak orang”. Corak kebijakan yang semestinya tidak
diberlakukan secara universal untuk semua kasus dan situasi. Corak
kebijakan yang tidak dapat diberlakukan untuk hak-hak dasar. Namun,
dalam kenyataan, kebijakan utilitaristik tetap diterapkan secara luas.

Dalam banyak masalah yang konfliktual, negara menghadapi
kesulitan mencari pemecahan masalah yang adil bagi semua pihak,
yang dapat menuntut pengorbanan dari semua pihak dan bukan
hanya pengorbanan pihak tertentu. Terhadap tuntutan-tuntutan
kelompok mayoritas, negara cenderung bertindak pragmatis untuk
menghindari gejolak yang lebih besar dengan mengorbankan
kepentingan kelompok minoritas. Dihadapkan pada desakan

3 Lihat Giorgio Agamben, State of Exception, diterj. Kevin Attell (Chicago: The
University of Chicago Press, 2005), 193.

20



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

kelompok mayoritas, hukum cenderung menangguhkan diri sebagai
penjaga kesetaraan dan keadilan, sebagai penjamin absennya
kekerasan kepada siapa saja tanpa pandang-bulu. Situasi seperti ini
masih jamak terjadi di berbagai negara terkait dengan isu agama,
kebebasan berekspresi, tata-kota dan lain-lain, tanpa terkecuali di
Indonesia. Tak pelak lagi, berbagai pihak menjadi korban pemaksaan,
kekerasan dan pengabaian negara: minoritas agama, minoritas etnis,
kaum miskin, buruh, petani, masyarakat adat dan lain-lain.

Inklusi-Ekslusi Atas Minoritas

Agamben memproblematisir status kaum minoritas,
pengungsi, imigran dalam kerangka negara-bangsa atau negara
demokrasi, serta dalam hubungan “tripartit”-nya dengan negara
dan kelompok mayoritas atau penduduk asli. Secara paradoksal,
Agamben menggambarkan kaum minoritas sebagai kelompok yang
terinklusi (inclusion) sekaligus terekslusi (exclusion) dalam tatanan
politik. Orang-orang Rohingya, Etnis Kurdi, penduduk pendatang di
berbagai negara Eropa dan Jamaah Ahmadiyah di Indonesia adalah
warga negara. Mereka mesti menaati hukum nasional, menunaikan
kewajiban membayar pajak, mematuhi keputusan pemerintah
dan memenuhi panggilan polisi atau pengadilan. Mereka harus
melepaskan state of nature: tidak melakukan kekerasan terhadap
orang lain atau pembalasan atas kekerasan oleh orang lain. Persoalan-
persoalan konfliktual mesti diserahkan kepada hukum yang berlaku.
Namun, ternyata kepatuhan dan ketaatan itu tidak selalu diganjar
dengan tindakan nyata negara untuk melindungi dan memediasi
mereka tatkala berhadapan dengan kekerasan atau ancaman atas
keselamatan. Kepatuhan dan ketaatan itu juga tidak selalu diganjar
dengan akses yang setara terhadap jaminan perlindungan hukum dan
pelayanan publik.

21



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Dalam konteks inilah, pada buku Homosacer: Sovereign
Power and Bare Life, Agamben menyampaikan tesis politik yang
cukup radikal. Menurut Agamben, hubungan politik yang asali antara
negara dan individu adalah penelantaran (abandonment).* Bukan
matra perlindungan dan pelayanan yang menghubungkan negara
dan individu, melainkan inklusi sekaligus eksklusi. Negara menyerap
setiap orang ke dalam tatanan dengan menerapkan berbagai
kewajiban, aturan, larangan, batasan (inklusi), namun sekaligus juga
menelantarkannya dengan menangguhkan kehadiran hukum untuk
melindungi keselamatan warga negara --kelompok minoritas-- pada
momentum-momentum kekerasan (eksklusi). Negara juga bersikap
diskriminatif dengan menerapkan standar yang berbeda bagi
kelompok minoritas dalam mengakses pelayanan publik.

Dalam konteks yang sama, Agamben menunjukkan paradoks
HAM pada level berikutnya. Bahwa dalam kerangka negara demokrasi,
kita masih menemukan orang-orang yang mengalami ketelanjangan
politis (bare-life): hidup tanpa jaminan hak dan perlindungan hukum.
Manusia-manusia yang diperlakukan sebagai semata-mata tubuh
bernyawa, tanpa identitas politis dan tanpa hak sehingga senantiasa
rawan menjadi sasaran kekerasan oleh pihak lain atau oleh aparat
negara. Kekerasan dalam konteks ini --kekerasan terhadap mereka
yang tidak menyandang hak dan identitas politik—tidak dilihat
sebagai tindakan kriminal. Pelakunya tidak diproses secara hukum
sebagaimana mestinya dan prosedur standar penanganan kriminalitas
ditangguhkan.

Agamben menunjukkan bahwa dalam negara-negara
yang mengaku diri demokratis sekali pun, kita menemukan figur
homosacer: orang-orang yang menjadi sasaran kekerasan dengan

4 Giorgio Agamben, Homo Sacer, Sovereign Power and Bare Life, diterj. Daniel
Heller-Roazen (Stanford, CA: Stanford University Press, 1998), 181.

22



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

imunitas bagi para pelakunya, dengan sikap non intervensi hukum
atas kekerasan itu. Apa yang dialami jamaah Ahmadiyah di Indonesia,
juga yang dialami Penghayat Kepercayaan dan penganut Konghuchu
pada gradasi tertentu menunjukkan ciri-ciri homosacer dalam
pengertian tersebut.

Potret Homo Sacer Dalam Kerangka NKRI

Jamaah Ahmadiyah Indonesia merupakan organisasi yang
secara resmi terdaftar dengan Surat Keputusan Menteri Kehakiman
Republik Indonesia No. JA 5/23/13 tanggal 13 Maret 1953, Tambahan
Berita Negara RepublikIndonesiaNo. 26tanggal 31 Maret 1953. Dalam
sejarahnya, pengikut Jamaah Ahmadiyah Indonesia terus menjadi
sasaran kekerasan dan pengusiran karena dianggap mengamalkan
dan menyebarkan ajaran agama yang sesat dan melanggar Undang-
Undang Nomor 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan Penyalahgunaan
dan/atau Penodaan Agama.” Dalam catatan lembaga swadaya
masyarakat ELSAM, tindakan kekerasan dan diskriminasi terhadap
warga Ahmadiyah mencakup serangan fisik hingga pembunuhan,
teror psikis, pengusiran, pembakaran rumah, perusakan harta benda,
pembakaran masjid, pelarangan beribadah, tidak diberi akses untuk
memiliki KTP, status perkawinan tidak dicatatkan secara resmi hingga
pemecatan daritempat bekerja. Dalam konteks negara demokrasiyang
mendasarkan diri pada supremasi hukum, tentu saja kekerasan dan
diskriminasi itu bermasalah. Pengusiran, kekerasan dan pembunuhan
terjadi pada mereka yang berstatus resmi sebagai warga-negara.
Sebagaiwarga-negara, warga Ahmadiyah telah menunaikan kewajiban
membayar pajak, mematuhi keputusan pemerintah, menaati hukum.
Mereka tidak melakukan kekerasan atau pembalasan atas kekerasan.

5 Lihat Pusat Dokumentasi ELSAM, “Diskriminasi dan Kekerasan Terhadap
Agama Minoritas”, http://elsam.or.id, diunduh 3 Agustus 2016.

23



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Namun, ternyata kepatuhan dan ketaatan itu tidak diganjar dengan
tindakan nyata pemerintah untuk melindungi dan memediasi mereka
tatkala berhadapan dengan ancaman atas keselamatan mereka.

Para penganut Ahmadiyah juga menjadi sasaran kekerasan di
mana pelakunya tidak ditindak secara tegas seperti lazimnya hukum
berlaku terhadap tindakan kriminalitas. Mereka terusir dari tempat
tinggal yang sah. Hak-hak mereka untuk hidup tanpa kekerasan
terabaikan. Hukum berlaku secara diskriminatif terhadap mereka.
Hukum menangguhkan diri dan berstatus nonoperasional justru
pada saat dibutuhkan operasionalitasnya, yakni pada saat terjadi
kekerasan terhadap warga-negara. Hukum di sini menyerap sekaligus
mengabaikan warga-negara. Menyerap dalam pengertian menjadikan
warga Ahmadiyah sebagai obyek pemberlakuan hukum. Mereka
harus menaati keputusan pemerintah dan patuh terhadap hukum.
Mengabaikan dalam pengertian menempatkan mereka di luar radar
perlindungan dan pelayanan hukum, terutama sekali ketika mereka
berhadapan dengan kekerasan. Warga Ahmadiyah menunjukkan
ciri homo sacer dalam pengertian Agamben, yakni menjadi obyek
kekerasan tanpa ada konsekuensi pidana yang ditimpakan kepada
pelaku kekerasan. Setelah kekerasan terjadi, juga tidak ada upaya
nyata negara untuk memulihkan hak mereka sebagai warga-negara
untuk menjalankan keyakinan agama, bertempat tinggal di mana pun
sejauh tidak melanggar hukum, serta untuk hidup tanpa ketakutan.

Bukannya melindungi atau memulihkan hak-hak warga
Ahmadiyah, negara kemudian justru mengafirmasi sikap dan
pandangan apriori kelompok mayoritas terhadap warga Ahmadiyah.
Kekerasanterhadap warga Ahmadiyah sepertimendapatkan legitimasi
dalam Keputusan Bersama Menteri Agama, Jaksa Agung dan Menteri
Dalam Negeri Republik Indonesia Nomor 3 tahun 2008 dan nomor
199 Tahun 2008. Surat Keputusan Bersama ini memperingatkan dan
memerintahkan kepada penganut, anggota, atau pengurus Jamaah

24



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Ahmadiyah Indonesia untuk menghentikan penyebaran penafsiran
dan kegiatan yang menyimpang dari pokok ajaran Agama Islam,
khususnya penyebaran faham yang mengakui adanya nabi setelah
Nabi Muhammad SAW. Surat Keputusan Bersama ini memicu
berulangnya tindakan pengusiran dan kekerasan terhadap warga
Ahmadiyah di berbagai lokasi.®

Kekerasan dan diskriminasi juga dialami komunitas
Penghayat Kepercayaan dan Kebatinan di Indonesia.” Melalui
berbagai peraturan, pemerintah menciptakan segregasi antara agama
formal dan agama yang menyimpang. Pemerintah mengidentifikasi
menganut agama yang menyimpang sebagai pelanggaran hukum dan
membahayakan eksistensi agama-agama yang ada. Hasil penelitian
Komnas Perempuan menunjukkan pada periode 2011-2016, telah
terjadi 115 kasus kekerasan dan diskriminasi terhadap Penghayat
Kepercayaan di Indonesia, dengan rincian 50 kasus kekerasan dan

6 Pada 6 Februari 2011 misalnya, sekelompok massa menyerang warga
Ahmadiyah di Cikeusik, Kabupaten Pandeglang Provinsi Banten. Akibatnya, 3 orang
warga Ahmadiyah meninggal, 6 orang luka berat, serta terjadi perusakan terhadap
harta benda mereka. Menurut ELSAM, ada ketidakadilan dalam keputusan peradilan
tentang kasus ini. Seorang korban bernama Deden, justru dihukum 6 bulan penjara,
sementara 12 pelaku kekerasan mendapatkan hukuman lebih ringan yaitu 3 hingga
6 bulan penjara. Kekerasan tersebut kemudian memicu kekerasan, diskriminasi,
ancaman, serta aksi main-hakim-sendiri terhadap warga Ahmadiyah di berbagai
daerah. Kebijakan yang melarang Jamaah Ahmadiyah Indonesia muncul di berbagai
provinsi, sepertiJawa Timur, Banten, Sulawesi Selatan, Jawa Barat dan Sumatera Barat.
Pelarangan Jamaah Ahmadiyah Indonesia juga terjadi di Tasikmalaya, Sukabumi,
Cianjur, Kuningan, Garut, Kota Bogor, Kabupaten Bogor, Depok, Pandeglang, Serang,
Lebak, Lombok Timur, Lombok Barat, Pekan Baru, Kampar, Samarinda, Pontianak,
Konawe Selatan, Banjarmasin dan Kota Bekasi. Dan sekali lagi, tidak ada ketegasan
pemerintah untuk melindungi warga Ahmadiyah dan menindak pelaku kekerasan
sesuai dengan hukum pidana yang berlaku.

7 Lihat Indonesian Conference on Religion and Peace, “5 Tahun Penghayat
Kepercayaan Alami 115 Kekerasan dan Diskriminasi”, http://icrp-online.org, diunduh
22 Agustus 2016.

25



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

65 kasus diskriminasi. Sebanyak 62 persen dari kasus kekerasan
dan diskriminasi itu terjadi pada ranah negara. Kekerasan yang
terjadi berupa pengusiran, perusakan rumah ibadah dan kekerasan
fisik. Diskriminasi yang dialami kelompok Penghayat Kepercayaan
misalnya hambatan dalam pengurusan akta kelahiran, surat
nikah, surat keterangan kematian dan proses pemakaman untuk
penghayat kepercayaan yang meninggal dunia.® Hukum formal di
sini mengabaikan hak asasi sepuluh juta penghayat Kepercayaan di
Indonesia.

Praktik segregasi dan diskriminasi yang terjadi telah memicu
penyingkiran sosial terhadap para penghayat Kepercayaan dan warga
Ahmadiyah, memunculkan dan menguatkan stigma kafir, penyembah
berhala dan pengikut aliran sesat pada diri mereka. Hukum yang
memfasilitasi warga-negara untuk mengakses layanan publik dasar,
seperti pendidikan, kesehatan, perumahan dan yang lainnya sering
tidak sepenuhnya berlaku untuk mereka. Formulasi hukum hukum
dan cara menjalankannya di sini menghasilkan pola peminggiran
terhadap sekelompok warga-negara. Peminggiran itu berupa tindakan

8 Ketika mengurus Kartu Tanda Penduduk (KTP) dan Kartu Keluarga (KK)
kelompok Penghayat Kepercayaan sering dipaksa mengisi kolom agama dengan
salah satu dari 6 agama resmi pemerintah. Sebagai contoh, Budi Santoso, seorang
pengikut suku Samin di Kudus, Jawa Tengah, terancam tidak dapat mengikuti
program BPJS karena Agama Adam yang dianut Budi tidak termasuk dalam 6 agama
resmi pemerintah. Budi dan puluhan warga suku Samin di Kabupaten Kudus kesulitan
untuk membuat KTP serta KK. Jika pun dapat mengurus, mereka akan mengosongkan
kolom agama di KTP dan KK. Namun, tidak sedikit dari mereka yang memilih tidak
mengurus KTP atau KK. Hal ini kemudian berdampak pada status pernikahan mereka
yang tidak diakui secara formal. Masalah berikutnya merembet kepada status anak
mereka. Ketika mengurus Akte Kelahiran, identitas agama dalam KTP dan KK sering
dipersoalkan. Padahal tanpa Akte Kelahiran dan KK, si anak akan mengalami kesulitan
dalam mengakses pendidikan formal dan pelayanan kesehatan. Lihat Indonesian
Conference on Religion and Peace, “5 Tahun Penghayat Kepercayaan Alami 115
Kekerasan dan Diskriminasi”, http://icrp-online.org, diunduh 22 Agustus 2016.

26



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

menghilangkan akses atas identitas legal, hak politik, hak ekonomi
dan hak atas perlindungan hukum.?

“Hubungan politik yang asali adalah penelantaran”. Tesis
Agamben ini tepat sekali untuk menjelaskan hubungan pemerintah
Indonesia dengan warga Ahmadiyah dan penganut Aliran
Kepercayaan atau Kebatinan. Mereka terserap dalam tatanan negara
hukum Indonesia sekaligus terkecualikan. Mereka menyandang
warga-negara, tetapi belum diperlakukan seperti warga-negara pada
umumnya. Mereka harus mematuhi hukum tetapi hukum tidak selalu
hadir melindungi mereka. Status terinklusi sekaligus tereksklusi, atau
terserap sekaligus terabaikan dalam tatanan negara hukum Indonesia
ini juga dialami para penganut Kong Hu Cu di Indonesia. Mereka
juga mengalami kesulitan dalam mengakses pelayanan publik yang
semestinya dapat dinikmati semua warga-negara tanpa pandang-
bulu. Mereka juga mengalami diskriminasi sistemik terkait dengan
status warga-negara, status perkawinan, penggunaan nama keluarga
dan lain-lain.

Revisi Atas UU PNPS/1965

Pertanyaannya kemudian adalah, apakah paradoks
pelembagaan HAM dalam kerangka NKRI akan dibiarkan terus
berlangsung? Apakah penelantaran dan eksklusi atas warga minoritas
sesuai dengan nilai-nilai demokrasi? Apakah kita akan membiarkan
fenomena homo sacer mewarnai kehidupan berbangsa dan bernegara
kita? Tentu saja jawabannya “tidak!”. Seperti dinyatakan Agamben,

9 Sulistyowati Irianto seperti dikutip dalam Lembaga Studi dan Advokasi
Masyarakat (ELSAM), “Menelisik Akar Permasalahan Diskriminasi Dan Eksklusi Sosial
Terhadap Kelompok Penghayat Dan Kepercayaan”, http://elsam.or.id, diunduh 18
Agustus 2016.

27



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

membiarkan paradoks, penelantaran dan eksklusi itu mewarnai
tata-penyelanggaraan negara, sama artinya membiarkan demokrasi
disusupi oleh dimensi-dimensi kekuasaan totaliter. Kita mesti terus-
menerus mengoreksi hal-hal yang bersifat kontraproduktif bagi nilai-
nilai HAM dan demokrasi. Kita mesti terus-menerus mengupayakan
agar demokrasi bermakna positif bagi semua warga negara tanpa
pandang-bulu.

Dalam konteks ini, saya mendukung Permohonan Pengujian
Undang-Undang Nomor 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama yang diajukan Komisi
Nasional Anti Kekerasan terhadap Perempuan (KOMNAS Perempuan).
Dalam hemat saya, tindakan-tindakan eksklusi, diskriminasi dan
penelantaran atas minoritas agama seperti yang dijelaskan di atas
jelas bertentangan dengan nilai-nilai demokrasi dan HAM, dan
semuanya berawal dari keberadaan UU No.1/PNPS/1965. Undang-
undang ini juga menjadi landasan lahirnya landasan SKB Menteri
Agama, Jaksa Agung dan Menteri Dalam Negeri Republik Indonesia
Nomor 3 Tahun 2008/Nomor Kep-033/A/JA/6/2008, Nomor 1999
Tahun 2008 tentang Peringatan dan Perintah Kepada Penganut,
Anggota dan/atau Anggota Pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia
dan Warga Masyarakat. Mungkin benar, peraturan-peraturan ini tidak
dimaksudkan untuk mengeksklusi dan menelantarkan kelompok
minoritas. Namun fakta menunjukkan, demikianlah dampak-dampak
yang timbul dari pemberlakuan peraturan tersebut.

Peraturan tersebut telah berdampak pada peniadaan/
pembatasan hak konstitusioal warga minoritas yang meliputi: 1)
hak atas pengakuan, jaminan, perlindungan, dan kepastian hukum
yang adil; 2) hak atas perlakuan yang sama di hadapan hukum hak
atas rasa aman; 3) hak atas perlindungan dari ancaman ketakutan
untuk berbuat atau tidak berbuat sesuatu; 4) hak untuk terbebas
dari penyiksaan atau perlakuan yang merendahkan derajat martabat

28



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

manusia; 5) hak untuk mempertahankan hidup dan kehidupannya; 6)
hak atas perlindungan diri pribadi, keluarga, kehormatan, martabat,
dan harta benda yang di bawah kekuasaannya; 7) hak untuk terbebas
dari perlakuan yang bersifat diskriminatif atas dasar apa pun; 8)
hak untuk mendapatkan perlindungan terhadap perlakuan yang
diskriminatif; 9) hak untuk mendapat kemudahan dan perlakuan
khusus untuk memperoleh kesempatan dan manfaat yang sama guna
mencapai persamaan dan keadilan.

Menginklusi Warga Minoritas, Memulihkan
Legitimasi Demokrasi

Revisi atas pasal 1,2,3 UU No. 1/PNPS/1965 adalah sebuah
langkah penting untuk merehabilitasi hak-hak dan rasa keadilan
warga minoritas yang telah terdampak oleh pemberlakukan
peraturan tersebut dan peraturan turunannya. Revisi juga mendesak
dilakukan dalam rangka untuk menginklusi kembali posisi kelompok
minoritas sebagai bagian warga negara yang utuh tanpa hierarki dan
diskriminasi.

Revisi itu dengan demikian juga fundamental untuk menjaga
legitimasi demokrasi, atau lebih tepatnya kemampuan pemerintah
untuk menjalankan demokrasi. Demokrasi yang selalu diidentikkan
dengan tatanan politik yang mampu mewujudkan kepastian hukum
dan pelembagaan hak-hak sipil. Demokrasi yang selalu tampil sebagai
janji tentang kesetaraan, keadilan dan absennya kekerasan dalam
kehidupan bersama.

Perlu diperhatikan, penangguhan perlindungan hukum
atas hak-hak konstitusional warga minoritas sebagai warga negara
sebagaimana dijelaskan di atas pada dasarnya adalah sebuah
penangguhan atas nilai-nilai demokrasi. Pelanggaran atau pembiaran

29



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

pelanggaran atas hak-hak konstitusional warga minoritas itu adalah
sebuah pengakuan bahwa negara tidak berhasil menjalankan prinsip-
prinsip demokrasi sebagaimana mestinya. Maka setiap tendensi
pembiaran pelanggaran atas hak-hak konstitusional itu sesungguhnya
melahirkan efek delegitimatif terhadap demokrasi dan kemampuan
negara dalam menjalankannya. Apa artinya berdemokrasi jika
penangguhan atas nilai-nilai demokrasi terjadi sedemikian sistemik?
Apa maknanya berdemokrasi jika negara tidak dapat bersikap
demokratis terhadap warganya?

Walter Benjamin dalam konteks ini mengingatkan dampak
resiprokal deklarasi state of exception. lika dengan alasan-alasan
terpaksa atau darurat ketertiban umum, penguasa secara repetitif
menangguhkan perintah konstitusi untuk mewujudkan hak-hak
konstitusional warga negara seperti di atas, maka secara resiprokal
hal ini memberi alasan bagi warga negara tersebut untuk menyatakan
sebaliknya: menangguhkan kepatuhan terhadap penguasa yang tidak
menjalankan perintah konstitusi dengan konsekuen. Jika penguasa
cenderung melegitimasi kekerasan dan penelantaran dengan alasan
darurat ketertiban umum, maka lahir alasan bagi sebagian orang
(minoritas) untuk berhenti menaati titah penguasa yang demikian ini.

Perintah konstitusi untuk melindungi hak-hak konstitusional
warga minoritas yang telah tertiadakan/terbatasi sebagai dampak dari
pemberlakuan UU No. 1/PNPS/1965 sebagaimana telah dijelaskan
diatas, perlu diletakkan dalam kesadaran ini. Dalam konteks yang
sama, sudah sepatutnya jika Mahkamah Konstitusi mengabulkan
seluruh permohonan pengujian atas UU No. 1/PNPS/1965 yang
diajukan Komnas Perempuan.

30



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis

Nama : Agus Sudibyo
Pekerjaan : Ketua Program Studi Komunikasi Massa Akademi
Televisi Indoneisa (ATVI), Jakarta.

Pendidikan

2011, S-2 Filsafat, Sekolah Tinggi Filsafat Driyakarya, Jakarta.

1998, S-1 llmu Komunikasi, Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta.

Publikasi

2015, Etika Jurnalisme Migas, Panduan Untuk Wartawan (Total EP
dan PWI, Jakarta)

2014, 34 Prinsip Jurnalisme Lingkungan (Kepustakaan Populer
Gramedia dan Aqua Group, Jakarta)
Strategi Media Relation : Panduan Praktis Untuk Pejabat,
Politisi, Selebritas dan Pengusaha (Kepustakaan Populer
Gramedia, Jakarta)
SBY dan Kebebasan Pers, editor (PWI dan Matriks Indonesia,
Jakarta)
Menyongsong Kepemimpinan Pro Rakyat, Masukan
Komunitas Media Untuk Presiden Joko Widodo, editor (PWI,
Jakarta)

2013, 50TanyaJawab Tentang Pers: Panduan Praktis Untuk Pejabat,

Politisi, Selebritas, Pengusaha dan Wartawan (Kepustakaan

31



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

2012,

2009,
2004,

2003,

2002,

2001,

2000,
1999,

32

Populer Gramedia & PT Astra Internasional, Jakarta)

Politik Otentik : Manusia dan Kebebasan Dalam Pemikiran
Hannah Arendt (Margin Kiri, Jakarta)

Kebebasan Di Jagad Media, Penerbit Buku Kompas
Ekonomi Politik Media Penyiaran (LKIS-ISAI)
SBY Sebagai Media Made Reality (Tempo, 26 Oktober 2004)

Right to Now dan Kebohongan Terhadap Publik (Koran
Tempo, 25 Agustus 2003)

Perlunya RUU Kebebasan Informasi (Koran Tempo, 25
February 2003)

Salah satu penulis dalam buku Neraca Gus Dur (Lakspesdam)

Kebebasan Pers dan Belenggu Perundang-undangan
(Kompas, Rabu, 8 Mei 2002)

Bahaya Pengendalian Informasi, Catatan kritis atas Perpu
Antiterorisme (Kompas, 3 Nopember 2002)

Mewaspadai RUU Kerahasiaan Negara (Kompas, 13 Maret
2002)

Oksigen Demokrasi (Pantau, Juni 2002)
Kabar-Kabar Kebencian, Prasangka Agama di Media Massa
(ISAl, bersama Ibnu Hamad dan M. Qodari)

Salah satu penulis dalam buku 100 Tahun Bung Karno,
Berdialog Dengan Sejarah (Kompas)

Politik Media dam Pertarungan Wacana (LKIS)

Citra Bung Karno : Analisis Berita Pers Orde Baru (Bigraf
Publishing, Yogyakarta)



2. Perlu Tafsir UU yang Pasti untuk Jamin
Hak-Hak Warga Negara Ahmadiyah

Oleh : Ahmad Suaedy

Yang Mulia Ketua Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi
Yang Mulia Para Anggota Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi
Sidang Mahkamah Konstitusi yang berbahagia

serta Para Hadirin di Forum Sidang Mahkamah Konstitusi yang Saya
Hormati

Assalamualaikum warahmatullahi wabarakaatuh

Salam sejahtera bagi kita semua

Pertama-tama saya ingin mengucapkan terima kasih atas
kesempatan yang diberikan untuk saya sebagai saksi ahli dalam
sidang terhormat pada hari ini. Saya juga ingin mengapresiasi sidang
ini sebagai cermin dari bangsa Indonesia, bahwa di dalam masyarakat
yang majemuk dan bhineka dan berlandaskan pada kesetaraan maka
setiap warga negara dengan latar belakang apapun harus memiliki
kesempatan yang sama untuk memperoleh keadilan. Dan Mahkamah
Konstitusi sebagai pengawal konstitusi Indonesia UUD 1945 adalah
tempat yang tepat untuk menegakkan keadilan dan kesataraan itu.
Jika ada warga negara yang didiskriminasi menyangkut Undang-
Undang selayaknya tuntutan dilakukan melalui Mahkamah Konstitusi.

Sebagaimana bunyi UUD 1945 Pasal 27:

(1) Segala warga negara bersamaan kedudukannya di dalam hukum
dan pemerintahan dan wajib menjunjung hukum dan pemerintahan
itu dengan tidak ada kecualinya.

33



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Majelis Hakim Yang Mulia

Saya terlebih dahulu ingin memerkenalkan diri. Secara sosial
budaya dan keagamaan saya berlatar belakang tradisi dan paham
keagamaan pesantren dan Nahdlatul Ulama. Saya cukup lama
memimpin Wahid Institute, sebuah yayasan yang didirikan oleh KH
Abdurrahman Wahid yang bertujuan antara lain, untuk menegakkan
Islam yang rahmatan lil ‘alamin dan menjaga kebhinekaan Indonesia.
Meski demikian, saya sudah cukup lama mengenal jamaah dan teman-
teman Ahmadiyah sebagiamana saya mengenal kelompok Islam yang
lain seperti Muhamadiyah, Syiah dan Nahdlatul Wathan (NW), serta
lainnya. Juga kelompok-kelompok agama dan kepercayaan yang lain
sebagai sesama bangsa Indonesia.

Namun, bahwa sekarang ini saya sedang menjadi
Anggota Ombudsman Rl maka saya dalam kesaksian ini akan lebih
berkonsentrasi sesuai dengan pekerjaaan saya, yaitu pengawasan
pelayanan publik. Sebagai anggota Ombudsman RI, saya mengamati,
merasakan dan menghadapi masih adanya kelompok-kelompok
minoritas sepeti Ahmadiyah ini yang didiskriminasi dalam pelayanan
publik. Dan diskriminasi itu didasarkan pada Undang-Undang atau
penafsiran Undang-Undang yang disebabkan karena tidak adanya
pembatasan pengertian yang jelas dan spesifik di dalam UU tersebut.

Kesetaraan dalam pelayanan publik harus didasarkan pada
amanah UUD 1945 sebagaimana disebut di atas. Pelayanan publik
dalam sutu negara merdeka, berdaulat dan demokrasi seperti
Indonesia tidak bisa dikecualikan hanya karena minoritas yang
berbeda dengan mayoritas.

Dalam bagian Tujuan UU No. 25 Tahun 2009 tentang
Pelayanan Publik, antara lain disebutkan:

a. terwujudnya perlindungan dan kepastian hukum bagi masyarakat

34



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

dalam penyelenggaraan pelayanan publik. Dalam azas disebutkan
antara lain: (a) kepastian hukum; (b) kesamaan hak; (c) keseimbangan
hak dan kewajiban;

Sedangkan dalam UU No. 37 Tahun 2009 tentang Ombudsman
Republik Indonesia disebutkan asas larangan diskriminasi: Pasal 3:(a)
kepatutan; (b) keadilan; (c) non-diskriminasi; (d) tidak memihak; dst.

Jadi pencegahan dan penghapusan diskriminasi menjadi
tugas saya juga. Oleh karena itu, ini kesempatan bagi saya untuk
memberikan kesaksian agar menjadi pertimbangan Majelis Hakim
Mahkamah Konstitusi yang mulia.

Majelis Hakim Yang Mulia

UU No. 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan Penyalahgunaan
dan/atau Penodaan Agama yang telah dimasukkan ke dalam KUHP
pasal 156A sering ditafsirkan secara luas baik oleh pengadilan,
pemegang otoritas pemerintahan dan bahkan digunakan sebagai
dasar kelompok masyarakat tertentu yang berbeda pendapat atau
tidak setuju dengan paham Ahmadiyah. Hal ini berimplikasi langsung
dengan menjadi penghambat keadilan dan dasar praktik diskriminasi
pelayanan publik kepada Ahmadiyah. Sebagian mereka bahkan harus
terusir dari rumahnya berakibat terlunta-lunta dan bertahun-tahun
harus hidup di penampungan seperti di gedung Transito Lombok.
Anak-anak mereka hidup tanpa masa depan, dan kesulitan dalam
hidup sehari-hari dan dalam pendidikan. Mereka bukan hanya
didsikriminasi melainkan juga distigmatisasi oleh lingkungannya
secaraterus menerus tanpa perlindungan yang cukup dari pemerintah
dan aparat penegak hukum.

Sebagian aparat pemerintah dan pemerintah daerah, serta
aparat penegak hukum tidak cukup berani untuk melindungi mereka

35



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dan memberi pelayanan yang menjadi tugas konstitusi mereka dan
sebaliknya menjadi hak penganut Ahmadiyah sebagai warga negara.

Sebagian penganut Ahmadiyah juga kesulitan mendapatkan
KTP (Kartu Tanda Penduduk) Elektronik karena sebab tersebut.
Padahal sekarang ini, KTP EL adalah syarat hampir mutlak untuk
mendapatan pelayanan publik dasar lainnya, seperti pengakuan
sebagai warga negara, pelayanan pendidikan, bantuan ekonomi dan
pendidikan yang menjadi program pemerintah sekarang ini, serta
Surat Nikah, Akta Lahir dan sebagainya. Ini sungguh memilukan
sebagai sesama bangsa Indonesia. Status mereka yang kesulitan
mendapatkan KTP EL membuat mereka berstatus sebagai orang
yang tidak berkewaganegaraan atau stateless. Apakah negara saya
akan terus menerus begini dalam memperlakukan sebagian warga
negaranya? Saya berharap, tidak.

Majelis Hakim Yang Mulia

Berbeda pendapat dan berbeda penafsiran dalam agama
adalah soal lumrah, dan itu sudah terjadi sejak agama itu sendiri lahir
bahkan mungkin sejak manusia itu sendiri ada. Saling menganggap diri
paling benar dan pihak lain salah juga soal biasa. Tetapi itu hendaknya
hanya terjadi di masyarakat sipil dan dimaksudkan untuk melindungi
kelompok sendiri bukan untuk menyerang pihak lain apalagi dengan
kekerasan dan perlakuan yang tidak adil.

Pemerintah selayaknya melindungi pihak yang lemah dan
membatasi pihak yang menyerang agar tidak terjadi kekerasan.
Pemerintah harus memberikan pelayanan kepada semua rakyat
Indonesia tanpa pandang bulu sebagai mandat Konstitusi yang
diberikan kepadanya. Dalam banyak kasus, aksi kekerasan dan
penyegelan masjid Ahmadiyah, misalnya, dilakukan bukan hanya
oleh sekelompok orang yang tidak setuju dan beda pendapat dengan

36



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Ahmadiyah melainkan oleh aparat pemerintah seperti Satpol PP.
Tentu mereka atas perintah pemimpin di level atasnya.

Maka pemerintah perlu ada UU yang tidak bisa ditafsir
meluas (karet) untuk melakukan perlindungan terhadap Ahmadiyah
dan kelompok lemah yang lain. UU PNPS/1965 ini perlu diberi
batasan pengertian yang jelas tentang Pencegahan Penyalahgunaan
dan/atau Penodaan Agama yang sesuai dengan prinsip Hak-Hak Asasi
Manusia dan Konstitusi UUD 1945 tentang kebebasan beragama dan
berkeyakainan (KBB) dan kesetaraan warga negara. Karena UU itu
telah nyata menyebabkan penafsiran yang luas dan telah berimplikasi
pada diskriminasi dan bahkan menghambat penegakan hukum untuk
melindungi dan perlakukan kesetaraan warga negara minoritas
khususnya Ahmadiyah. UU ini seharusnya justru mencegah terjadinya
diskriminasi, konflik dan kekerasan antar kelompok masyarakat.
Karena salah satu alasan terpertahankannya UU PNPS/1965 ini dalam
JR di Mahkamah Konstitusi yang lalu adalah untuk menjaga ketertiban
sosial dan yang sifatnya preventif.

Majelis Hakim Yang Mulia

Bangsa Indonesia sudah terbiasa hidup dengan perbedaan,
ratusan dan bahkan ribuan tahun sejak sebelum terbentuknya
Indonesia itu sendiri. Bhinneka Tunggal lka adalah filosofi dan
semboyan bangsa Indonesia yang didasarkan pada kebiasaan tersebut
dan telah dipraktikkan sejak kemerdekaan Indonesia. Ahmadiyah
ada di Indonesia sejak sebelum Indonesia merdeka, dan ikut dalam
perjuangan kemerdekaan Indonesia. Organisasi ini juga terdaftar
sebagai organisasi kemasyarakatan yang sah di Kementrian Dalam
Negeri sudah sejak lama.

Namun akhir-akhir ini mereka didiskriminasi dan berusaha
disingkirkan dan dikejar-kejar dan bahkan mempengaruhi sikap

37



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

pemerintah dengan mengeluarkan SKB Tiga Menteri tentang
Peringatan dan Perintah kepada Penganut, Anggota, dan/atau
Pengurus Jemaat Ahmadiyah (JAI). SKB Tiga Menteri tersebut, saya
sebagai saksi sejarah, dikeluarkan oleh pemerintah di bawah tekanan
demonstrasi oleh kelompok tertentu yang tidak setuju dengan
Ahmadiyah, dan pemerintah ketika itu justru memihak kepada
mereka bukan melindungi yang lemah sebagai sesama warga negara.

Perubahan sikap sebagian orang dan pemerintah ini bukan
tanpa konteks, di samping menggunakan celah adanya pengertian
pasal hukum yang multi-tafsir. Yaitu, pengaruh dari kondisi luar negeri
wilayah atau tempat tertentu yang sedang tegang atau perang untuk
mempengaruhi Indonesia yang damai dan toleran. Oleh karena itu
untuk menjaga tradisi kebhinekaan Indonesia perlu UU atau pasal UU
yang tegas untuk melindungi bangsa Indonesia dari pengaruh negatif
tersebut.

Majelis Hakim Yang Mulia

Terakhir saya hendak memberikan kesaksian atas hubungan
pribadi saya dengan teman-teman saya Ahmadiyah. Belum pernah
saya menemukan doktrin dan tingkah laku jamaah Ahmadiyah yang
menyerang pihak lain serta berperilaku kekerasan. Mereka cenderung
penyeru perdamaian dan sebagian mereka terlibat dalam aksi
perdamaian dan aksi tanggap bencana secara aktif. Doktrin mereka,
yang saya tahu, juga inhern di dalamnya menyeru perdamaian. Saya
menganggap doktrin mereka cocok dengan kandungan konstitusi dan
tradisi bangsa Indonesia yang damai dan bhinneka tunggal ika.

Saya akhiri, sekali lagi terima kasih atas kesempatannya dan
mohon maaf atas kekurangannya.

Depok, 7 Januari 2018.

38



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis

Ahmad Suaedy lahir di Kebumen, Jawa Tengah pada tanggal 6
Mei 1963. Saat ini menjabat Anggota Ombudsman Republik Indonesia
periode 2016 —2021. Pendidikan mulai di pesantren di Kediri dan Pare
Jaa Timur, juga pesantren di Kebumen Jawa Tengah. Pada tahun 1990
memperoleh gelar Sarjana Tafsir Hadits pada IAIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta; gelar Master Studi Politik Islam di UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta (2012); dan memperoleh gelar Doktor dalam Bidang Studi
Islam di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta (2018). Riwayat pekerjaan
meliputi, sebagai Pendiri dan Direktur Eksekutif Wahid Institute
(2003-2012); Pendiri dan Direktur pada Abdurrahman Wahid Center
di Universitas Indonesia (2013-2016); Pendiri dan Direktur Institute
of Southeast Asian Islam (ISAls) UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
(2014-Sekarang); Anggota Board Gerakan Nasional GusDurian dan
Anggota Board Yayasan Wahid Foundation; serta Pendiri dan Ketua
Board INKLUSIF-Community for Islam, Diversity and Equality (CIDEQ),
Depok.

Pernah menjadi Research Fellow (2015-2016) pada
Department of Political and Social Change, Bell School of Asia Pacific
Affairs Australian National University (ANU) Canberra, Australia;
Research Fellow (2014) pada Alfred Deakin Research Institute (ADRI),
Deakin University, Geelong, Australia; Research Fellow (2010- 2011)
pada Centre for Southeast Asian Studies (CSEAS) Kyoto University,
Kyoto, Jepang; dan Research Fellow (2006) pada Global Citizenship and
Human Rights (GCHR), Deakin University, Burwood, Australia. Suaedy
juga adalah anggota Asian Public Intellectual (API) dan mendapatkan
beasiswa dari Nippon Foundation untuk program API, untuk penelitian
sembilan bulan di Malaysia, Filipina dan Thailand 2009-2010 di bawah
judul “Managing Identity: Muslim Minorities in Asia.”

39



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Menulis dan mengeditori beberapa buku di antaranya: Islam,
Minorities and Identity in Southeast Asia (Depok-Yogya: INKLUSIF-
CIDEQ & ISAls UIN Yogyakarta, 2018); Intoleransi, Revitalisasi Tradisi
dan Tantangan Kebinekaan Indonesia (Depok: AWC-Ul, 2017);
Perubahan Karakter Gerakan Sosial di Indonesia Pilpres 2014 (Depok:
AWC-UI, 2017); The Dynamic of Muslim Minorities in Finding the
Way foe Peace: The Role of Civil Society in Southern Thailand and
Southern Phillipines (Jakarta: Ministry of Religious Affairs of the
Republic of Indonesia, 2016); Ahmad Suaedy, Ota Atsushi, Okamoto
Masaaki (eds.) Islam in Contention: Rethinking Islam and the State in
Indonesia (Kyoto: Center for Southeast Asian Studies [CSEAS] Kyoto
University; Jakarta: The Wahid Institute; Taipei: Center for Asia-
Pacific Area Studies [CAPAS] Taipei University, 2010); serta menulis di
berbagai jurnal nasional dan internasional. www.suaedy-library.net

40



3. Menjaga Kerukunan Agama,
Menjaga Keutuhan Bangsa

Oleh : Ahmad Najib Burhani

Yang Mulia Ketua Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi
Yang Mulia Anggota Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi
Sidang Mahkamah Konstitusi yang berbahagia

Assalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh

Pendahuluan

Saya ingin menegaskan terlebih dahulu bahwa kehadiran saya
dalam sidang ini bukanlah untuk melakukan pembelaan terhadap
Ahmadiyah.Sayabersediahadirmenjadisaksiahlikarenamenginginkan
pasal-pasal dalam UU No. 1/PNPS/1965 itu tidak disalah artikan dan
disalahgunakan. Kalaulah ada bagian yang menyangkut Ahmadiyah,
yang saya lakukan bukan sebuah pembelaan, tapi menyampaikan apa
yang saya tahu tentang komunitas keagamaan ini. Ada tiga hal utama
yang ingin saya sampaikan di sini: 1) Beberapa kesalahpahaman kita
tentang Ahmadiyah, 2) Pendefinisian penodaan agama dan ancaman
diskriminasi terhadap berbagai kelompok agama, termasuk NU dan
Muhammadiyah, jika tidak ada penafsiran bersyarat beberapa pada
dalam undang-undang aquo, dan 3) Memahami posisi minoritas
agama.

41



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Kesalah-pahaman dan Stereotype tentang Ahmadiyah
Majelis hakim yang mulia!

Saya sudah mengkaji dan meneliti tentang Ahmadiyah
ini bukan hanya dalam hitungan hari atau minggu atau bulan, tapi
sudah beberapa tahun. Paling tidak, sudah tujuh tahun secara serius
saya mengkaji gerakan ini. Saya tidak hanya mendatangi satu lokasi
tempat komunitas ini berada, tapi saya hadir di beberapa tempat:
ke pusat JAI di Parung; desa Manis Lor, Kuningan, yang lebih dari
separuh penduduknya adalah Ahmadi; Transito di Mataram, NTB,
tempat warga Ahmadiyah menjadi pengungsi selama lebih dari 10
tahun sejak rumah-rumah mereka dihancurkan; ke Pandeglang dan
Cikeusik, tempat tiga anggota Ahmadiyah dibunuh; ke Bandung,
Surabaya, Medan, Praya, Cirebon, dan beberapa tempat lain dimana
Ahmadiyah menghadapi kesulitan menjalankan keyakinannya. Saya
juga hadir pada Jalsah Salanah (pertemuan tahunan) yang diadakan
oleh Ahmadiyah Jakarta, Yogyakarta, dan Tangerang

Di luar Indonesia, saya juga datang ke komunitas Ahmadiyah
di Texas, AS, Manchester, Inggris, Jepang, dan Singapura. Terakhir, dan
ini menjadi pengalaman yang sangat penting, saya ikut Jalsa Salana di
Qadian, India, tempat kelahiran Ahmadiyah, dimana saya tinggal atau
menginap di Dar al-Masih atau rumah Mirza Ghulam Ahmad selama 10
hari. Berdasarkan pengalaman itu, saya ingin menunjukkan beberapa
hal yang kurang pas dalam pandangan kita selama ini terhadap
Ahmadiyah, kesalahpahaman saya terutama, sebagai bagian dari
umat Islam non-Ahmadiyah. Kesalahpahaman yang sering melahirkan
prejudice dan tuduhan terhadap komunitas ini.

Pertama, tentang tuduhan ibadah haji Ahmadiyah. Memang
ada tempat-tempat tertentu di Qadian yang mendapat perlakuan
khusus, atau katakanlan sebagai tempat suci (sacred space), seperti

42



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Minaratul Masih, Masjidil Agsa, Masjid Mubarak, Bahishti Magbarah,
dan Darul Masih. Namun demikian, ketika membahas tentang
tempat suci, orang sering menyalahartikan antara tempat suci dan
tempat ibadah haji. Atau lebih jelasnya, terdapat sikap yang mendua
dari sebagian kita umat Islam berkaitan dengan ibadah haji orang
Ahmadiyah. Pada satu sisi, mereka sering dituduh memiliki tempat
ibadah haji sendiri yang berbeda dari umat Islam lain, yaitu di
Qadian, India. Namun pada sisi lain, ketika orang Ahmadiyah hendak
melaksanakan rukun Islam kelima, berhaji ke Baitullah di Makkah,
beberapa orang menghambat pendaftaran mereka.

Saya sudah hadir di tempat-tempat itu semua dan
menyaksikan bahwa yang mereka lakukan bukanlah seperti bayangan
orang bahwa mereka melakukan haji. Tidak ada ketentuan waktu
untuk berkunjung, tidak ada ketentuan urutan beribadah, dan tidak
adaritual yang baku. Itu lebih mirip ziarah ke tempat suci, seperti ziarah
ke makam Wali Songo dalam tradisi kita. Qadian memang menjadi
salah satu tempat istimewa atau tempat yang perlu dikunjungi oleh
jemaah Ahmadiyah. Qadian adalah tempat kelahiran Ahmadiyah,
tempat terjadinya berbagai peristiwa penting dalam komunitas ini.
Namun demikian, Qadian bukanlah tempat berhaji dan berkunjung
ke tempat ini tidak dianggap sebagai ibadah pengganti haji.

Kedua, tentang kitab suci Ahmadiyah. Ada beberapa buku
yang beredar di sekitar kita yang menyebutkan bahwa kitab suci
orang Ahmadiyah adalah Tazkirah, bukan Al-Qur’an. Saya sudah
membaca buku-buku Ahmadiyah, tidak ada yang menyebutkan kitab
sucinya adalah Tazkirah. Saya datang ke rumah-rumah dan masjid-
masjid Ahmadiyah, yang saya temukan adalah Al-Qur’an, bukan
Tazkirah. Saya datang ke perpustakaannya di Qadian yang ketika itu
sedang ada penulisan mushhaf Al-Qur’an. Sekali lagi Al-Qur’an, bukan
Tazkirah. Tentu saja ada beberapa individu yang memiliki Tazkirah dan
beberapa kantor Ahmadiyah juga memiliki itu. Tapi itu bukan kitab

43



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

suci. Sama seperti pembedaan antara tempat suci dan tempat ibadah
haji di atas, perlu pula dibedakan makna “suci” dalam Tazkirah dan
kitab suci Al-Qur’an. Itu tidak memiliki makna sama dan tidak berada
pada level yang sama.

Ketiga, tentang keyakinan Ahmadiyah mengenai Mirza
Ghulam Ahmad. Ini yang paling kontroversial. Ketika saya di Qadian,
kamar yang saya tempati berada di atas kamar yang dulu ditempati
oleh Mirza Ghulam Ahmad. Bukan persis di atasnya, mungkin 10
meter sebelah utara dari kamar tempat lahir Ghulam Ahmad. Saya
datang ke kamar tempat Ghulam Ahmad dilahirkan, kamar tempat ia
sering berdoa, kamar tempatnya sering menghabiskan waktu untuk
menulis. Saya ikut sholat di Masjid Mubarak dan Masjid al-Agsa
yang cukup keramat dan bersejarah bagi warga Ahmadiyah. Saya
mengamati, apakah orang Ahmadiyah telah menempatkan Ghulam
Ahmad lebih tinggi dari Nabi Muhammad? Apakah Ghulam Ahmad
disanjung lebih tinggi dari Nabi Muhammad? Setahu saya, itu tidak
terjadi. Sanjungan dan pujian yang dilakukan di tempat-tempat itu
adalah kepada Nabi Muhammad.

Di pagi dan sore hari, saya sering duduk tak jauh dari makam
Mirza Ghulam Ahmad. Selama berjam-jam dalam beberapa hari
secara berturut-turut. Saya memperhatikan dan mengamati pengikut
Ahmadiyah dari berbagai negara yang berkunjung ke tempat itu.
Apakah ada yang aneh dari mereka? Apakah ada yang menyembah
atau memuja berlebihan terhadap Mirza Ghulam Ahmad? Tidak ada
yang mulia. Tidak ada pemujaan berlebihan. Tidak ada yang menangis
keras-keras. Tidak ada yang mengambil tanah untuk jimat. Tidak ada
yang menaruh bunga. Tidak ada yang melempar koin. Tidak seperti
bayangan kita bahwa mereka memuja berlebihan terhadap Mirza
Ghulam Ahmad. Bisa jadi, sikap orang Ahmadiyah ketika berkunjung
ke makam Ghulam Ahmad tak ada apa-apanya dibanding dengan
sikap orang NU ketika berkunjung ke makam Gus Dur di Jombang.

44



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Majelis hakim yang mulia!

Saya menyaksikan sendiri bagaimana orang Ahmadiyah
beribadah; dalam berpuasa dan menjalankan sholat. Sebagai orang
yang separuh pendidikannya ditempuh di pesantren dan separuhnya
dalam pendidikan Barat, saya merasa seperti orang sekuler di
hadapan orang-orang Ahmadiyah. Saya tidak bisa menonjol-
nonjolkan, melebih-lebihkan atau mengurangi tentang Ahmadiyah.
Sebagai peneliti, saya memiliki kode etik untuk tidak berbohong
dalam melakukan penelitian dan menyampaikan hasilnya. Saya bisa
saja salah, namun saya tak boleh berbohong.

Pendefinisian Penodaan Agama dan Diskriminasi
Majelis hakim yang mulia!

Saya belajar tentang berbagai Undang-Undang terkait HAM
(Hak Asasi Manusia), Deklarasi Universal HAM, Kovenan Internasional
tentang Hak-hak Sipil dan Politik, tentang kebebasan beragama, dan
sebagainya. Sudah 13 tahun saya menjadi pelajar dan peneliti di
beberapa negara; di Amerika Serikat, Inggris, Belanda, Jepang, dan
sekarang di Singapura. Saya sudah menulis sejumlah makalah tentang
Ahmadiyah yang terbit di berbagai jurnal internasional ternama,
termasuk yang terkait teologi atau akidah Ahmadiyah yang sering
diperdebatkan dan juga terkait berbagai fatwa tentang Ahmadiyah.
Tapi untuk kali ini, saya tinggalkan itu semua. Saya berharap kita
berbicara dengan hati, bukan mencoba untuk saling mengalahkan.
Saya sudah agak lelah dengan perdebatan teologis itu. Saya ingin
mengetuk hati saya sendiri sebagai bagian dari mayoritas umat Islam
Indonesia.

45



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Saya juga sudah menulis makalah tentang ketertiban umum
dan penodaan agama dengan logika dan argumen-argumen akademis
yang cukup detail. Sekali lagi, kali ini ini saya ingin meninggalkan itu
semua. Jika bapak-ibu tertarik membacanya, silahkan meminta ke
pengacara. Saya sudah menyerahkan kepadanya. Untuk sementara
saya hanya ingin mengetuk hati saya sendiri dan mengajak kita semua
kembali ke hati, sebagai manusia, sebagai umat yang bersaudara, dan
kemudian merenungkan apa dan siapa yang benar-benar menghina
agama.

Ada beberapa hal yang sering disebut sebagai penodaan atau
penistaan agama. Ketika sebuah koran di Denmark, Jyllands-Posten,
memuat kartun-kartun tentang Nabi Muhammad pada 30 September
2005, orang menyebutkan itu sebagai pelecehan agama. Demikian
juga dengan koran Perancis Charlie Hebdo yang sering memuat poster
dan kartun anti-agama. Geert Wilders dari Belanda dengan film Fitna-
nya juga memberikan eksplorasi dan penafsiran terhadap ayat-ayat
Al-Qur’an yang berbeda dari penafsiran umumnya. Di Indonesia,
kelahiran undang-undang ini juga terkait dengan kegiatan PKI (Partai
Komunis Indonesia) yang anti-agama dan merongrong kepercayaan
kita kepada Tuhan. Apakah kita hendak menyamakan apa yang
dilakukan oleh Ahmadiyah dengan itu semua? Saya tidak tega jika kita
hendak melakukan itu.

Perbedaan penafsiran tidak bisa dimaknai sebagai penodaan.
Jika tidak diberi penafsiran bersyarat, maka pasal ini bukan hanya
mengenai Ahmadiyah, tapi juga kelompok agama lain. Bulan lalu
(Oktober 2017), terdapat pelarangan pendirian masjid dan bahkan
pembakaran tiang Masjid At-Tagwa Samalanga, Bireun, Aceh. Ini
bukan Masjid Ahmadiyah, tapi Muhammadiyah. Mengapa? Karena
Muhammadiyah di sana dianggap memiliki pandangan keagamaan
yang berbeda dari masyarakat. Muhammadiyah dianggap bukan
Ahlussunnah Waljamaah. 1tu yang tertulis resmi dari pihak-

46



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

pihak berwenang di Aceh. Muhammadiyah dituduh Wahabi yang
menyimpang dari keyakinan pada umumnya.

Mari kita bayangkan, jika ada kelompok yang tidak toleran
terhadapslametandantradisikeagamaanyangselamainidipraktekkan
oleh kelompok NU, lantas tiba-tiba kelompok ini berkuasa di negeri
ini, maka NU akan dianggap sesat, melakukan penafsiran agama yang
menyimpang dari Islam. Kelompok seperti ini benar-benar ada, bukan
hanya dalam imajinasi kita, tapi berada di tengah-tengah masyarakat
kita. Keberadaan mereka bukan khayalan semata. Mereka ini aktif
berteriak-teriak. Maka bangunan keagamaan kita bisa runtuh dengan
sikap mereka, dengan bersenjatakan pasal-pasal ini. Ada kelompok
agama di Jawa Tengah yang sangat benci terhadap NU dan bahkan
berkali-kali menuduhnya sesat. Bukan di abad lampau, tapi saat ini.
Jika kelompok ini atau yang seperti ini menjadi bagian dari penguasa,
maka dengan menggunakan pasal-pasal dari undang-undang ini
mereka bisa menuduh NU telah melakukan penodaan agama.

Penutup
Majelis hakim yang mulia!

Saya bagian dari bapak dan ibu semua. Saya lahir dan
besar dalam lingkungan NU, dari orang tua yang merupakan kiai
kampung, yang mendedikasikan seluruh hidupnya untuk mengajar
Islam di kampung. Saya mengikuti pendidikan agama di madrasah
dan pesantren sejak TK hingga Madrasah Aliyah atau SMA. Ketika
kuliah S1 di IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta, saya mulai menjadi
aktivis Muhammadiyah dan sekarang merupakan wakil ketua Majelis
Pustaka dan Informasi PP Muhammadiyah. Model keberagamaan
saya adalah bagian dari yang bapak dan ibu ikuti. Saya adalah bagian

47



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dari kelompok mainstream di Indonesia. Tapi mari kita, sebentar saja,
merasakan menjadi Ahmadi, yang ingin diperbolehkan beribadah dan
menundukkan diri kepada Allah.

Dalam pengadilan-pengadilan, kita sering disuguhi dengan
berbagai argumen yang pelik dan brilian, namun ada sesuatu yang
kadang terlewatkan, yaitu hati kita. Dalam salah satu sabdanya, Nabi
Muhammad menganjurkan pengikutnya untuk meminta fatwa atau
keputusan kepada hati, istafti galbak. Tidak banyak yang dituntut
oleh Ahmadiyah, mereka hanya minta untuk diperbolehkan beribadah
sesuai dengan keyakinannya. Mereka ingin menyembah dan memuja
Allah di rumah mereka. Apakah kita tega melarang itu? Terus-terang,
jika ternyata Ahmadiyah itu sesat, maka tidak usah dilarangpun
mereka akan hancur sendiri. Tanpa SKB atau regulasi lain, Ahmadiyah
pasti ditinggalkan orang, jika ternyata kelompok ini memang sesat.
Ahmadiyah hanya menuntut bisa berdoa di tempat ibadahnya.
Karena itu yang mulia, mohon berikan tafsir konstitusional bersyarat
terhadap pasal 1, 2, dan 3 dalam UU No. 1/PNPS/1965. Mohon
berikan penafsiran konstitusional bersyarat seperti yang diminta oleh
para pemohon.

Jakarta, 7 November 2017

48



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis

Nama : Dr. Ahmad Najib Burhani

Pekerjaan : Peneliti Senior di LIPI (Lembaga llmu Pengetahuan
Indonesia)

Pendidikan

S-3 (PhD) University of California, Santa Barbara, USA
S-2 (MSc) University of Manchester, UK

S-2 (MA) Universiteit Leiden, the Netherlands

S-1 (SAg) IAIN Syarif Hidayatullah (1999), Jakarta

Biografi singkat :

Pada tahun terakhir pendidikan doktoralnya, ia memenangkan the
Professor Charles Wendell Memorial Award dari UCSB atas prestasinya
dalam kajian keislaman dan Timur Tengah. la aktif menerbitkan
artikel dalam jurnal akademik ternama seperti Asian Journal of
Social Science (NUS/Brill), Indonesia and the Malay World (SOAS/
Roudledge), Islam and Christian-Muslim Relations (Birmingham/
Roudledge), Sojourn (ISEAS), Contemporary Islam (Springer), and
Asian Politics & Policy (Wiley-Blackwell). la juga berkontribusi
dalam beberapa buku yang diterbitkan oleh Palgrave Macmillan
Press, Amsterdam University Press, ISEAS, and so on. Bukunya yang
berbahasa Indonesia diantaranya adalah Sufisme Kota (2001), Islam
Dinamis (2001), Tarekat Tanpa Tarekat (2002), Muhammadiyah Jawa
(2010), dan Muhammadiyah Berkemajuan (2016).

49



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Sejak 2014 ia dipilih menjadi anggota Akademi llmuwan Muda
Indonesia (ALMI) dari Akademi Ilmu Pengetahuan Indonesia (AIPI).
la juga menjadi pemimpin redaksi dari Jurnal Masyarakat dan
Budaya (jmb.lipi.go.id) dan merupakan anggota Editorial Board dari
Jurnal Contemporary Islam (Springer). Pernah menjadi fellow di IlIT
(International Institute of Islamic Thought) Virginia, Amerika Serikat;
ISIM (International Institute for the Study of Islam in the Modern
World) Leiden, Belanda; Center for Southeast Asian Studies (CSEAS)
Kyoto, Jepang; dan Center on Religion, Culture and Conflict (CRCC)
Drew University, New Jersey, Amerika Serikat. Sejak Juni 2017, ia
menjadi visiting fellow di ISEAS-Yusof Ishak Institute, Singapura.

50



4. Membangun Perspektif Imiah, Melampaui
Perspektif Teologis dan Politik Identitas:
Pandangan tentang UU Penodaan Agama

Oleh : Al Makin

Yang Mulia Ketua Hakim, dan para anggota di Mahkamah Konstitusi

Para Hadirin yang saya hormati,
Assalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh

Izinkan saya mengemukakan pandangan saya, sesuai dengan
keahlian dan penelitian dalam ilmu-ilmu agama karena saya dididik
dalam ranah tradisional pesantren hingga S3, dan tepatnya isu-isu
kenabian dan agama-agama, isu-isu para nabi-nabi yang muncul di
Indonesia, selama kurang lebih 15 tahun. Penelitian sudah terbit
dalam buku dalam bahasa Inggris dan Indonesia dalam isu-isu
kenabian, kelompok-kelompok agama minoritas, agama-agama lokal,
relasi agama dan Negara, dan kemunculan agama-agama kuno, klasik,
dan modern di perbagai penerbit internasional, nasional, jurnal
internasional, nasional, dan berbagai seminar dalam banyak level.

Mari kita rubah perspektif

Para hakim, jaksa dan yang terkait, yang saya hormati
dan muliakan. Dalam pengamatan saya selaku peneliti yang sudah
berkecimpung dunia penelitian agama-agama, sejak tahun 1953, ketika
Kementrian Agama Rl mendefinisikan apa itu agama, apa itu wahyu,
dan apa itu Rasul/dan Nabi,* kita semua menerima definisi itu dalam

1 Michel Picard, “Introduction, Agama, Adat, and Pancasila,” in The Politics of

51



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

kerangka berfikir teologis. Jadi kita semua hingga kini, yang saya maksud
kita adalah para pemangku kebijakan, pemerintah pusat dan daerah,
para petugas keamanan, penjaga stabilitas, ulama, Negara, bahkan
kadang sebagian kampus memegang konsep dan cara berfikir teologis
dalam memandang agama dan kenabian. Ini sangat penting kita sadari.
Sehingga hasilnya adalah pandangan teologis. Semua keputusan yang
dihasilkan dalam berbagai penanganan—mulai dari kasus HB Jassin yang
dituduh menghina Islam ketika menerbitkan cerpen tentang sindirian
turunnya kembali Nabi Muhammad di Indonesia, Ahmadiyah,? I'tikaf
Lelaku di Malang yang dipimpin Yusman Roy yang menganjurkan solat

Religion in Indonesia, Syncretism, Orthodoxy, and Religious Contention in Java and
Bali, ed. Michel Picard and Madinier (London: Routledge, 2011), 1-20.

2 Ahmad Najib Burhani, “Treating Minorities with Fatwas: A Study of the
Ahmadiyya Community in Indonesia,” Contemporary Islam: Dynamics of Muslim Life
8, no. 3 (2014): 285-301.but also to minority groups like the Ahmadiyya. Recently,
the treatment of Ahmadis has been worse than the treatment of non-Muslims. This
article, therefore, intends to study the status of ‘deviant’ groups under Islamic law
and the treatment of them in Muslim society. Specifically, this article addresses the
following questions: How did ulama in the past define and treat minority groups?
How do contemporary Sunni ulama define and treat the Ahmadiyya? What is the
status of this group under Islamic law? Are they apostates, heretics, or unbelievers?
And what are the legal consequences of these charges? To answer these questions,
this article employs two methods. First, for theoretical treatment of minority groups
in the past, this article focuses its analysis on al-Ghazali’s <i>Faysal al-tafriga</i> and
<i>Fasa</i>’<i>is al-basiniyya</i>. Second, following a discussion of classical Islam,
the article moves to contemporary time by analyzing fatwas against the Ahmadiyya
from five institutions: the <i>Rabisa al-‘slam al-Islami</i>, Majelis Ulama Indonesia
(MUI

52



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

dalam dua bahasa,® Lia Eden dengan gerakan Salamullah Edennya,*
Gafatar atau Qiyadah dengan Ahmad Mushaddeq dan Mahful Hawary,
dan banyak kasus-kasus yang terkait dengan UU No. 1/PNPS/1965—
semua memakai perspektif teologis belaka.

Apakah salah perspektif teologis?

Perspektif teologis penting untuk kepentingan ibadah,
masjid, dan umat Islam, yang menjadi bagian terbesar dalam
populasi Indonesia. Tetapi perspektif teologis mempunyai banyak
keterbatasan. Tentu saja perspektif teologis sangat bias, subyektif,
dan sangat berorientasi pada keagamaan, dan keagamaan tidak
bisa diukur secara obyektif. Ini sama sekali sulit dikatakan teologis
adalah ilmiah. Bahkan kadang-kadang teologis tidak ilmiah, bahkan
akhir-akhir ini cenderung teologis politis, karena kepentingan politik
identitas yang mengemuka setelah era reformasi ini. Jadi keputusan-

3 Nadirsyah Hosen, “Pluralism, Fatwa, and Court in Indonesia: The Case of
Yusman Roy,” Journal of Indonesian Islam 6, no. 1 (June 1, 2012): 1-16, https://doi.
org/10.15642/111S.2012.6.1.1-16; Stewart Fenwick, “Yusman Roy and the Language
of Devotion— ‘Innovation’ in Indonesian Islam on Trial,” Studia Islamika 18, no. 3
(April 28, 2014): 479-529, https://doi.org/10.15408/sdi.v18i3.427; Paring Walyuo
Utomo and Levi Riyansyah, “Pengawasan Negara terhadap Kehidupan Sipil: Kasus
Penyesatan dan kriminalisasi Yusman Roy,” in Politisasi agama dan konflik komunal:
beberapa isu penting di Indonesia, ed. Ahmad Suaedy and Rumadi (Jakarta: Wahid
Institute, 2007), 113-72.

4 Al Makin, Challenging Islamic Orthodoxy: Accounts of Lia Eden and Other
Prophets in Indonesia (Dodrecht: Springer, 2016), http://search.ebscohost.com/
login.aspx?direct=true&scope=site&db=nlebk&db=nlabk&AN=1231833; Al Makin,
Nabi-Nabi Nusantara: Kisah Lia Eden Dan Lainnya (Yogyakarta: Suka Press, 2017); Al
Makin, “Pluralism versus Islamic Orthodoxy, the Indonesian Public Debate over the
Case of Lia Aminuddin, the Founder of Salamullah Religious Cult,” in Social Justice and
Rule of Law: Addressing the Growth of a Pluralist Indonesian Democracy, ed. Thomas
J Conners (Tembalang, Semarang, Central Java, Indonesia; [New Haven: Faculty of
Social and Political Sciences, Diponegoro University ; Yale Indonesia Forum, 2010),
187-206.

53



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

keputusan dan penafsiran-penafsiran UU No. 1/PNPS/1965 sangat
teologis. Tentu ini berarti mengesampingkan banyak sudut pandang,
atau bisa dikatakan menyempitkan sudut pandang. Sudut pandang
sosiologis dan antropologis yang lebih jelas ukuran dan pijakan
ilmiahnya dikesampingkan begitu saja.’

Perspektif teologis tidak hanya meremehkan sosiologi dan
antropologi tetapi juga meninggalkan atau tepatnya mengingkari
historis atau sejarah. Jadi perspektif teologis yang digunakan dalam
memandang dan memberi tafsir UU No. 1/PNPS/1965 bahkan sudah
digunakan dalam menyeret banyak tokoh dalam pengadilan, bahkan
sudah banyak yang dihukum dari 5 tahun sampai 2.5 tahun itu
adalah perspektif teologis, yang mengesampingkan faktor sosiologis.
Yang saya maksud sosiologis adalah ilmu tentang masyarakat. llmu
yang mempelajari bagaimana interaksi masyarakat, dan bagaimana
masyarakat itu terbentuk dan berkembang. Ini semua tidak
dipertimbangkan dalam banyak keputusan pengadilan. Begitu juga
yang saya maksud dengan perspektif antropologis adalah perspektif
ilmu kemanusiaan, yang menerangkan bagaimana manusia itu
berasal menjadi manusia dan berkembang, berilmu dan berinteraksi
dengan manusia lainnya. Maka keputusan-keputusan yang dihasilkan
pengadilan berdasarkan UU No. 1/PNPS/1965 adalah keputusan
teologis vyang, sekali lagi, mengesampingkan ilmu sosiologi,
antropologi, dan sejarah.

Perspektif teologis akan bias dan subyektif karena berdasarkan
kepentingan keagamaan tertentu, walaupun kelompok itu mayoritas.
Dan itu juga tidak menjamin suara dan kepentingan mayoritas. Perspektif
teologis bisa dibilang pra-ilmiah, belum memenuhi syarat ilmiah, karena
itu. Perspektif teologis mengutamakan prasangka dan cara berfikir

5 Al Makin, Keragaman Dan Perbedaan, Budaya Dan Agama Dalam Lintas
Sejarah Manusia (Yogyakarta: Suka Press, 2016).

54



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

yang spekulatif minim bukti-bukti yang jelas. Bahkan perspektif ini
tidak didahului oleh riset yang memadai, sehingga hasilnya akan jelas
dari awal. Misalnya kelompok tertentu, seperti Gafatar, Ahmadiyah,
Eden, Syiah, dIl adalah menyimpang dari kesimpulan ini, kesimpulan itu
telah ada sebelumnya, baik dilakukan riset atau tidak. Bahkan terbukti
bahwa fatwa menyimpang itu belum tentu berdasarkan pemahaman
di lapangan. Namun itu berdasarkan keyakinan, yang sudah terbentuk.
Saya selaku peneliti belum mendengar bahwa tausiyah itu didasarkan
pemahaman yang mendalam tentang kelompok vyang dianggap
menyimpang. Misalnya seberapa jauh sebelum fatwa dikeluarkan telah
diadakan interview dan observasi lapangan tentang lktifak Lelaku di
Malang, Eden di senen, Gafatar di seluruh Indonesia, atau Ahmadiyah
dan Syiah. Sama sekali tidak dilakukan riset yang mendahului. Bahkan
data menunjukkan konsistensi bahwa pemahaman terhadap kelompok-
kelompok minoritas ini hanya prasangka saja, dari jumlah, riwayat hidup
pemimpin, inti ajaran, dan bagaimana mereka hidup selamaini. Tidak ada
riset ke arah sana. Sehingga sangat sederhana pertanyaan saya, apakah
sebelum dikeluarkan fatwa menyimpang, yang kemudian diajukan ke
pengadilan, dan diputuskan pemimpinnya dihukum dari 2.5 sampai
5 tahun, apakah yang mengambil keputusan pernah mewawancarai
pemimpin dan anggota kelompok secara obyektif, adil, dan teruji secara
ilmiah? Saya kira kita tahu jawabannya, tidak seperti itu prakteknya.

Jadi perspektif teologis ini tidak melihat kenyataan, atau
realitas yang sesungguhnya. Atau lebih tepatnya, perspektif teologis
yang mendominasi dalam ranah hukum di Indonesia, yang diperkuat
dengan adanya UU No. 1/PNPS/1965 telah menghalangi kita semua,
baik masyarakat maupun pemerintah untuk memahami kelompok-
kelompok minoritas secara baik dan benar. Mereka tidak difahami.
Mereka hanya dituduh dengan UU itu, lalu dijerat dan didakwa
melanggar itu, dan dihukum. Begitu saja. Dan ini telah memakan
korban banyak.

55



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Perspektif teologis telah menghalangi kita untuk pemahaman
sebaik-baiknya terhadap Ahmadiyah, Syiah, Eden, Gafatar, Iktikaf
Lelaku, dan kira-kira di Indonesia ini ada 600 kelompok agama
minoritas yang bisa dengan mudah dijerat UU No. 1/PNPS/1965. Tentu
kita harus berubah karena kita menginginkan Negara kita maju dalam
bidang hukum, sehingga kita adil, tidak diskriminatif, obyektif, dan
semua berdasarkan ilmu pengetahuan, bukan keyakinan, perkiraan,
dan asumsi yang dibangun teologi tanpa penelitian, pembelajaran,
dan berarti kemandegan ilmu pengetahuan.

Jika kita definisikan agama dan nabi dari perspektif teologis
maka hasilnya yang benar hanya keyakinan kita. Keyakinan orang lain
telah menyimpang. Orang lain harus dikonversi ke agama kita. Orang
lain pasti tidak membaca dan tidak setuju dengan ajaran agama
kita, tidak memakai Kitab Suci kita. Kalau toh orang lain yang punya
keyakinan lain, pasti akan berbeda memberi tafsir dari tafsir yang kita
tawarkan. Taruhlah umat Islam, memakai kacamata teologis, maka
hanya Quran dan Sunnah yang valid. Kitab Perjanjian Lama, Perjanjian
Baru, Tripitaka, Suta-Suta, Veda, dan lain-lain salah dan tidak bisa
digunakan. Jika menyangkut agama resmi yang berjumlah enam itu:
Islam, Katolik, Protestan, Hindu, Budha, Konghucu, maka sudah jelas,
pemerintah komitmen. Tapi bagaimana jika terjadi kemungkinan lain?
Orang Hindu membaca Quran? Orang Islam membaca Perjanjian
Lama? Orang Budha membaca Quran? Orang Konghucu membaca
Perjanjian Baru? Tentu ini dari perspektif teologis tidak bisa, dan
pasti menghina agama yang merasa mempunyai Kitab Suci. Ini yang
berbahaya. Orang-orang yang mencoba memahami agama lain
dengan perspektif lain, pasti dengan mudah dituduh menodai agama
lain, dan dijerat dengan mudah oleh UU No. 1/PNPS/1965. Bukan?

Perpsektif teologis juga menghilangkan kreatifitas-kreatifitas
dan kemungkinan-kemungkinan manusia tak terhindarkan. Jika orang
membaca Quran, walaupun Muslim, tetapi berfaham tidak sama

56



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

denganfaham dilndonesia, yaitu AhluSunnah Asy’arie Maturidisecara
teologi, Syafii secara figh, NU atau Muhammadiyah secara organisasi,
maka orang yang membaca dengan cara lain, atau interpretasi lain
dengan sangat mudah dijerat dengan UU No. 1/PNPS/1965. Orang-
orang pemeluk Hindu, Budha, Katolik, Kristen juga mengalami yang
sama. Maka pembacaan kreatif dan analisis ilmiah semua bisa
dengan mudah dijerat UU No. 1/PNPS/1965. Padahal, dalam sejarah
pembacaan Kitab Suci itu berkembang tidak statis. Dalam sejarah
agama-agama ada jutaan bahkan ribuan bacaan, bukan tujuh atau
dua belas sebagaimana difahami dalam teologi Maturidi dan Syafii.

Mari Gunakan Kacamata Sosiologi dan Antropologi

Menurut ilmu sosial ini, kenabian, seperti kenabian Mirza
Ghulam Ahmad, Diponegoro, Sisingamangaraja, Ahmad Mushaddeq,
Lia Aminuddin, Muhammad Subuh, Sukino dan kira-kira lebih dari 600
kenabian yang lain di Indonesia adalah gerakan sosial yang merespons
keadaan sekelilingnya yang sedang berubah.® Yang dimaksud
gerakan sosial adalah pemimpin (atau nabi) memberiinspirasi kepada
anggotanya untukmembentuk kelompok untuk menyuarakan sesuatu.
Tetapi karena Indonesia didominasi oleh faham keberagamaan, dan
sangat serius memegang faktor keagamaan, kenabian atau gerakan
sosial itu dibumbui, atau dilegitimasi oleh wahyu, wisik, dawuh,
wangsit, ilham atau nama-nama lain. Jadi kenabian adalah gerakan
sosial. Kenabian Ghulam Ahmad adalah gerakan sosial. Begitu juga
kenabian-kenabian kuno di Timur Tengah, Israel, Arab, Iran, Mesir,
Yunani, Latin, India, Pakistan dan lain-lain adalah gerakan sosial. Ini
fungsinya ilmu sosiologi dan antropologi membahasakan menjadi
lebih universal, terukur dan obyektif. Jadi sekali lagi, karena kenabian
adalah gerakan sosial, maka kita mengamatinya dengan gerakan

6 Makin, Challenging Islamic Orthodoxy; Makin, Nabi-Nabi Nusantara: Kisah Lia
Eden Dan Lainnya.

57



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

sosial dan perangkat sosial pula. Khusus untuk era setelah perang
Dunia Il gerakan ini disebut NRM (New Religious Movement/Gerakan
Keagamaan Baru/Alternatif). Literatur tentang ini di Eropa, Amerika,
Jepang sudah berkembang.” Namun kita di Indonesia bahkan Negara
dan masyarakat masih memaknainya dengan perspektif teologis.

Jika kenabian ini dimaknai teologis, maka dengan sangat
mudah semua gerakan itu diartikan sebagai menyimpang, bid‘ah,
murtad dan segala atribut-atribut keagamaan teologis. Jika kita
fahami sebagai gerakan sosial, maka jawaban dan faktor yang
menjelaskan akan luas dan akan menjadi ilmu baru. Dengan
perspektif UU No. 1/PNPS/1965, maka yang muncul adalah faham
teologis, yaitu penghinaan terhadap agama resmi. Tentu saja dalam
ilmu sosial, karena gerakan sosial, itu merupakan protes terhadap
keadaan. Keadaan yang diprotes dianggap sudah menyimpang. Jadi
dalam ilmu sosiologi dan antropologi, ada penyimpangan banyak,
tinggal perspektif mana yang dipakai. Menurut nabi-nabi yang
mendirikan agama baru, agama-agama resmi lah yang patut dikritisi.
Masyarakat dan pemerintah patut diingatkan esensi spiritualisme
dan iman. Nabi-nabi itu menurut klaim mereka menerima wahyu
untuk memperbaikinya. Sedangkan menurut agama resmi yang
dikritik, tentu reaktif dan pertahanan diri, nabi-nabi baru inilah yang
menyimpang. Jadijelaslah kalau dengan perspektif sosiologis kita lebih
obyektif dan akan kaya perspektif. Perspektif teologis tentu memakai
kacamata mayoritas atau agama dominan, bahwa mereka para nabi

7 Lorne L. Dawson, “The Cultural Significance of New Religious Movements
and Globalization: A Theoretical Prolegomenon,” Journal for the Scientific
Study of Religion 37, no. 4 (1998): 580-95; Lorne L. Dawson, “Anti-Modernism,
Modernism, and Postmodernism: Struggling with the Cultural Significance of New
Religious Movements,” Sociology of Religion 59, no. 2 (1998): 131-56, https://doi.
org/10.2307/3712077; Barker, Eileen, “New Religious Movements: Their Incidence
and Significance,” in New Religious Movements: Their Incidence and Significance, ed.
Wilson, Bryan and Cresswell, Jamie (London: Routledge, 1999), 15-32.

58



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

itu menyimpang. Namun, jika perspektif nabi-nabi baru digunakan,
maka pimpinan agama, Negara, dan masyarakat, yang harus dikritisi
dan diperbaiki. Jadi ada banyak penyimpangan, dan bidah, tapi
menurut siapa itu? Tetapi kenapa UU No. 1/PNPS/1965 ditafsrikan
dan digunakan hanya dengan perspektif agama resmi dan dominan?
Inl perlu tafsir ulang berdaarkan sosiologis dan antropologis.

Intinya, UU No. 1/PNPS/1965 didominasi oleh satu atau
bagian dari faham dominan untuk menjerat minoritas. Ini perlu
dipertimbangkan lagi. Ilmu sosial, begitu juga ilmu teknik dan lainnya
berkembang, kenapa kita tidak mengikuti perkembangan itu.

Sewaktu zaman Belanda, era penjajahan, perspektif yang
digunakan adalah keamanan, dengan menumpang teologis. Misalnya
di Jawa Barat ada orang yang mengaku Nabi namanya Nyai Tegal Luar,
lalu orang itu dianggap nabi palsu. Dihukum oleh Belanda. Karena
dianggap berbahaya dan akan memberontak Belanda. Begitu juga ada
orang yang mengklaim menjadi Syekh Karang Kobar di Banjarnegara,
ditangkap dan dimasukkan penjara. Juga di Jawa Timur ada Samin
Surosentiko, dibuang di Padang. Di Sumatera adalah Na Siak Bagi
yang mencoba menghidupkan tradisi Parmalim, juga dikejar-kejar
Belanda. Ada Guru Somalaing juga ditangkap. Banyak era Belanda,
dikaitkan antara gerakan keagamaan dengan pemberontakan. Maka
Belanda sangat kuatir itu.®. Nampaknya, dalam UU No. 1/PNPS/1965
ada unsur itu, walapun tidak terkatakan. Bahwa kemunculan para
nabi, atau nabi lama selain resmi dianggap melanggar UU, karena
menghina agama. Dan ini akan berakibat pada gangguan keamanan
dan menyebabkan keresahan masyarakat.

8 Makin, Challenging Islamic Orthodoxy; Makin, Nabi-Nabi Nusantara: Kisah Lia
Eden Dan Lainnya.

59



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Yang terjadi sebaliknya. Karena adanya fatwa menyimpang
lah, justru itu menjadi pemicu masyarakat resah. Masyarakat banyak
yang main hakim sendiri, membakar, menganiaya, menutup, dan
memojokkan minoritas.® Ini bukan kita menumpangi masyarakat
dengan mengipas-kipasi emosi mereka untuk kepentingan popularitas
dan politik sesaat,® tetapi kita wajib mendidik mereka, bahwa para
minoritas itu punya hak untuk hidup dan beribadah. Minoritas sekedar
percaya dan menjalani ibadah menurut keyakinannya itu sama sekali
tidak jahat, tidak menyakiti, tidak mengganggu, tidak merugikan orang
lain. Tetapi kenapa justru masyarakat yang menganiaya minoritas?
Karena itu, perspektif teologis sengaja dipelihara dan disebarkan di
masyarakat. Saatnya perspektif ilmiah sosiologis dan antropologis
yang mampu memperbaiki dan menghargai kemanusiaan.

UU No. 1/PNPS/1965 menyuarakan teologis dan diskriminasi
jikatidak dibenahiatau minimal diinterpretasi sehingga menyelamatkan
banyak minoritas, yang juga warga Indonesia, lahir di Indonesia, dan
seperti mayoritas, berhak untuk percaya, beribadah, mendirikan
rumah ibadah, dan meyakini apa yang menurut mereka benar.

9 Al Makin, “Islamic Acehnese Identity, Sharia, and Christianization Rumor:
A Study of the Narratives of the Attack on the Bethel Church in Penauyong Banda
Aceh,” Journal of Indonesian Islam 10, no. 1 (2016): 1-36; Al Makin, “Identitas
Keacehan dalam Isu-Isu Syariatisasi, Kristenisasi, Aliran Sesat dan Hegemoni Barat,”
ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman 11, no. 1 (September 1, 2016): 113-34, https://
doi.org/10.15642/islamica.2016.11.1.113-134; Al Makin, “Homogenizing Indonesian
Islam: Persecution of the Shia Group in Yogyakarta,” Studia Islamika : Indonesian
Journal for Islamic Studies 24, no. 1 (2017): 1-32.

10 Al Makin, “Revisiting Indonesian Public Reactions against Danish Cartoons
Depicting Prophet Muhammad,” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies
5, no. 2 (2015): 195-229; Al Makin, “Benedict XVI and Islam: Indonesian Public
Reactions to the Regensburg Address,” Islam and Christian-Muslim Relations 20, no.
4 (2009): 409-21.

60



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Karena kenabian dan keragaman keagamaan adalah gerakan
sosial, Indonesia tidak akan pernah bisa menghilangkan itu. Jika satu
nabi dihukum, nabi lain akan muncul. Jika kelompok satu dibubarkan
dan dianggap sesat, pemimpinnya dihukum, akan muncul kelompok
baru lagi. Kenapa?

Ini karena Indonesia adalah didiami oleh penduduk yang
sangat agamis, yang selalu mengedepankan teologi keagamaan. Maka
setiap gerakan keagamaan dari zaman penjajahan, Orde Lama, Orde
Baru, Reformasi pasti ada unsur kenabian, keagamaan, dan klaim-
klaim spiritualitas. Jika dirunut, seandainya Diponegoro hidup era
sekarang, sudah ada UU No. 1/PNPS/1965, maka Diponegoro dijerat
UU itu. Begitu juga para pejuang lain: Sisingamangaraja, Somallaing
Pardede, Na Siak Bagi, Samin Surosentiko dll. Begitu juga setelah
kemerdekaan 1945 banyak orang-orang yang mengaku dapat wahyu
lalu mendirikan banyak kelompok, jadilah Subud, Pangestu, Sumarah,
Sunda Wiwitan, dan ratusan lainnya. Mereka tidak dihukum dan
berhasil karena mendirikan sebelum 1965, sebelum adanya UU itu.
Jika mereka adanya sekarang mereka semua kena hukuman itu.

Jelas bahwa para nabi Indonesia berkontribusi besar pada
kemerdekaan Indonesia. Tak pelak Ahmadiyah juga, muncul sebelum
kemerdekaan. Kenapa sekarang dipersoalkan dengan UU No. 1/
PNPS/1965? Karena UU itu teologis dan sedikit mudah diperalat
untuk kepentingan sesaat, apalagi setelah Reformasi, era politik
identitias. Politik identitas adalah gerakan politik yang memanfaatkan
dan menuruti keinginan massa, guna kemenangan. Contoh adalah
gerakan 212 atau pemilihan Gubernur Jakarta 2017, penuh dengan
politik identitas populisme. Kalau di Amerika ya Donald Trump.
Mereka sengaja mengompori masyarakat bawah supaya lebih fanatik,
dengan begitu mereka mudah mengendalikannya. Guna memilih dan
memenangkan pemimpin mereka. Jadi UU No. 1/PNPS/1965 rawan
digunakan dengan perspektif teologis dan politis?

61



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Gerakan keagamaan atau kenabian di Indonesia tidak bisa
dihentikan dengan UU. Gerakan itu akan muncul terus sepanjang
orang Indonesia memegangi agama secara ketat. Semua klaim-klaim
gerakan akan menggunakan bahasa agama: wahyu, nabi, Kitab Suci,
agama, dan lain-lain. UU No. 1/PNPS/1965 jika difahami seperti ini
dan dalam konteks ini akan sia-sia.

Perspektif Historis

Manusia di dunia ini sudah melahirkan, dan telah memeluk, dan
meyakini jutaan agama, dari Mesir, Persia, Yunani, Sumeria, Babilonia,
Abbasiyah, Romawi, Jepang, China, Maya, Viking, dari kuno hingga
modern, sampai post modern. Banyak agama itu tumpang tindih, sama
konten, dan kadang saling mengkritik. Kita lihat Islam, sangat kritis
terhdap Yahudi dan Nasrani, dan juga agama-agama sebelumnya.™
Jika Islam kritis terhadap agama lain, bisakah dijerat dengan pasal
penodaan UU No. 1/PNPS/1965? Begitu juga Kristen kritis pada Yahudi.
Juga Budha kritis pada Hindu. Agama yang muncul belakangan biasanya
adalah kritik terhadap agama sebelumnya. Pemuka agama sebelumnya
juga bertahan dan mengkritik balik. Para ulama Muslim yang muncul
belakangan juga kritis terhadap ulama terdahulu? Bisakah mereka
dikenai pasal UU No. 1/PNPS/1965 karena menista agama?

Dalam sejarah kritik terhadap agama sebelumnya, atau setuju
atautidaksetuju, itusebuah kewajarandanakanberulangdalamsejarah.
Dalam Islam sendiri ada jutaan aliran dari teologi, yurisprudensi, usul,
tafsir, kalam, figh, nahwu, saraf, ijaz, dan lain-lain. Aliran Qadariayah
dalam kalam sangat kritis terhadap Jabariyah. Aliran Mutazilah kritis
terhadap aliran Jabariyah. Aliran Ahlusunnabh kritis terhadap Mutazilah.
Bisakah mereka dikenai pasal UU No. 1/PNPS/1965? Jika kita gunakan

11 Al Makin, Keragaman Dan Perbedaan, Budaya Dan Agama Dalam Lintas
Sejarah Manusia (Yogyakarta: Suka Press, 2016).

62



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

secara konsisten itu. Al-Ghazali adalah ilmuwan Islam yang kritis
terhadap Al Farabi, Al Kindi, Ibn Sina, dan para filosof. * Sedang Ibn
Rusyd sangat kritis terhadap Ghazali.’* Bisakah mereka kita seret di
pengadilan karena menista agama? Dengan UU No. 1/PNPS/1965?

Keragaman itu bisa dipahami adalah keharusan,* bahwa
agama itu jutaan dan saling mengkritik, dan dalam satu agama sendiri
juga ribuan, ratusan, jutaan aliran yang saling kritik. Para ulama saling
kritik. Para filosof saling kritik. Para ilmuwan saling kritik. ltulah inti
kemajuan. Begitu juga di Indonesia, para pendiri agama baru juga
kritis terhadap agama lama, tak ubahnya itu. Tentu yang agama
lama boleh mengkritisi pada yang baru. Kemajuan ilmu pengetahuan
dicapai dengan saling menyempurnakan dan mengkritisi. Begitu juga
teologi. Islam sangat kritis, dan iman Islam mengatakan penyempurna
Kristen dan Yahudi. Begitu juga Kristen akan mengklaim hal yang sama
terhadap agama sebelumnya. Begitu juga Yahudi sekte tertentu akan
mengklaim sama. Juga agama-agama baru Indonesia.

Agama-agama yang jumlahnya jutaan akan saling mirip,
dan saling mengambil unsur, atau saling mengadopsi. Dalam bahasa
sosiologi, asimilasi, akomodasi, sinkretisme dan lain-lain. Tidak ada
agama satupun di dunia yang tidak mirip agama lain. Islam mirip
dengan Nasrani dan Yahudi, juga sedikit Zoroaster, Majusi, lokal Arab,

12 Ghazzaliand Sabih Ahmad Kamali, Al-Gazali’s Tahafut Al-Falasifah (Incoherence
of the Philosophers) (Lahore: Pakistan Philosophical Congress, 1963); Ghazzali,
Deliverance from Error and Mystical Union with the Almighty = Al-Mungqid Min Al-
Dalal (Washington, D.C.: Council for Research in Values and Philosophy, 2001).

13 Averroés and salas al-Din Hawwari, Tahafut al-Tahdafut (sayda: al-Maktabah
al-sAsriyah, 2005).

14 Al Makin, “Unearthing Nusantara’s Concept of Religious Pluralism:
Harmonization and Syncretism in Hindu-Buddhist and Islamic Classical Texts,” Al-
Jami’ah: Journal of Islamic Studies 54, no. 1 (2016): 1-30.

63



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dan unsur-unsur lain.'® Apakah Islam menista agama lain? Mengambil
agama lain? Juga Budha, Hindu, dan lain-lain. Sudah hukum alam,
manusia saling melengkapi, bergaul, dan mengambil unsur tertentu.
Itu hukum ilmu sosial. Maka pengambilan itu wajar dan akan terus
terjadi. Ahmadiyah juga begitu, sedikit kritik, dan tentu bagian dari
Islam. Dan jika Islam sendiri tidak menista agama lain, dan aliran
Maturidi, Syafii tidak menista Hanafi, Hambali, Maliki, kenapa
Ahmadiyah menista NU, atau Muhamadiyah?

Perspektif historis akan meluaskan pandangan kita, tidak
hanya berkutat pada zaman saat ini tahun 1965 sampai kini. Kita harus
meneropong jauh, tidak hanya Indonesia, tidak hanya Islam, tapi dunia
dan global yang sudah berusia 6 milyar tahun ini. Bumi sudah milyaran
tahun usianya, kenapa kita hanya memandang dua ribu, atau seribulima
ratus tahun saja? Atau bahkan hanya 70 atau 50 tahun terakhir saja?
Kenapa tidak lihat sejarah manusia yang luas, lama, dan beragama?

Mari kita simpulkan

UU No. 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan, Penyalahgunaan
dan/atau Penodaan Agama sangat mudah digunakan untuk
memojokkan, menghukum, mendiskriminasi kelompok tertentu, dan
sudah terjadi, dengan perspektif teologis. Perspektif teologis perlu
dipertimbangkan, dengan perspektif yang lebih terukur, obyektif,
ilmiah, dan adil, yaitu keilmiahan, seperti sosiologi, antropologi, dan
sejarah, serta ilmu-ilmu lain. Jika dipertahankan, harus ditafsirkan
sesuai dengan perkembangan prinsip-prinsip kemajuan ilmu
pengetahuan, bukan teologis semata.

Terima kasih

Wassalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh

15 Makin, Keragaman Dan Perbedaan, Budaya Dan Agama Dalam Lintas Sejarah Manusia.

64



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Rujukan

Averroés, and salas al-Din Hawwarl. Tahafut al-Tahafut. sayda: al-
Maktabah al-sAsriyah, 2005.

Barker, Eileen. “New Religious Movements: Their Incidence and
Significance.” In New Religious Movements: Their Incidence
and Significance, edited by Wilson, Bryan and Cresswell, Jamie,
15-32. London: Routledge, 1999.

Burhani, Ahmad Najib. “Treating Minorities with Fatwas: A Study of
the Ahmadiyya Community in Indonesia.” Contemporary Islam:
Dynamics of Muslim Life 8, no. 3 (2014): 285-301.

Dawson, Lorne L. “Anti-Modernism, Modernism, and Postmodernism:
Struggling with the Cultural Significance of New Religious
Movements.” Sociology of Religion 59, no. 2 (1998): 131-56.
https://doi.org/10.2307/3712077.

———. “The Cultural Significance of New Religious Movements and
Globalization: A Theoretical Prolegomenon.” Journal for the
Scientific Study of Religion 37, no. 4 (1998): 580-95.

Fenwick, Stewart. “Yusman Roy and the Language of Devotion—
‘Innovation’ in Indonesian Islam on Trial.” Studia Islamika 18,
no. 3 (April 28, 2014): 479-529. https://doi.org/10.15408/sdi.
v18i3.427.

Ghazzali. Deliverance from Error and Mystical Union with the
Almighty = Al-Mungis Min Al-salal. Washington, D.C.: Council
for Research in Values and Philosophy, 2001.

Ghazzali, and Sabih Ahmad Kamali. Al-Gazali’s Tahafut Al-Falasifah
(Incoherence of the Philosophers). Lahore: Pakistan
Philosophical Congress, 1963.

Hosen, Nadirsyah. “Pluralism, Fatwa, and Court in Indonesia: The

Case of Yusman Roy.” Journal of Indonesian Islam 6, no. 1
(Junel,2012):1-16.https://doi.org/10.15642/J11S.2012.6.1.1-16.

65



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Makin, Al. “Benedict XVI and Islam: Indonesian Public Reactions to
the Regensburg Address.” Islam and Christian-Muslim Relations
20, no. 4 (2009): 409-21.

———. Challenging Islamic Orthodoxy: Accounts of Lia Eden and
Other Prophets in Indonesia. Dodrecht: Springer, 2016. http://
search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&scope=site&d-
b=nlebk&db=nlabk&AN=1231833.

———. “Homogenizing Indonesian Islam: Persecution of the Shia
Group in Yogyakarta.” Studia Islamika : Indonesian Journal for
Islamic Studies 24, no. 1 (2017): 1-32.

———. “ldentitas Keacehan dalam Isu-Isu Syariatisasi, Kristenisasi,
Aliran Sesat dan Hegemoni Barat.” ISLAMICA: Jurnal Studi
Keislaman 11, no. 1 (September 1, 2016):113-34. https://doi.
org/10.15642/islamica.2016.11.1.113-134.

———. “Islamic Acehnese Identity, Sharia, and Christianization
Rumor: A Study of the Narratives of the Attack on the Bethel
Church in Penauyong Banda Aceh.” Journal of Indonesian Islam
10, no. 1 (2016): 1-36.

———. Keragaman Dan Perbedaan, Budaya Dan Agama Dalam Lintas
Sejarah Manusia. Yogyakarta: Suka Press, 2016.

———. Nabi-Nabi Nusantara: Kisah Lia Eden Dan Lainnya. Yogyakarta:
Suka Press, 2017.

———. “Pluralism versus Islamic Orthodoxy, the Indonesian Public
Debate over the Case of Lia Aminuddin, the Founder of
Salamullah Religious Cult.” In Social Justice and Rule of Law:
Addressing the Growth of a Pluralist Indonesian Democracy,
edited by Thomas J Conners, 187-206. Tembalang, Semarang,
Central Java, Indonesia; [New Haven: Faculty of Social and
Political Sciences, Diponegoro University; Yale Indonesia
Forum, 2010.

———. Representing the Enemy: Musaylima in Muslim Literature.

66



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Frankfurt am Main; New York: Peter Lang, 2010.

———. “Revisiting Indonesian Public Reactions against Danish
Cartoons Depicting Prophet Muhammad.” Indonesian Journal
of Islam and Muslim Societies 5, no. 2 (2015): 195-229.

———. “Unearthing Nusantara’s Concept of Religious Pluralism:
Harmonization and Syncretism in Hindu-Buddhist and Islamic
Classical Texts.” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 54, no. 1
(2016): 1-30.

Picard, Michel. “Introduction, Agama, Adat, and Pancasila.” In The
Politics of Religion in Indonesia, Syncretism, Orthodoxy, and
Religious Contention in Java and Bali, edited by Michel Picard
and Madinier, 1-20. London: Routledge, 2011.

Utomo, Paring Walyuo, and Levi Riyansyah. “Pengawasan Negara
terhadap Kehidupan Sipil: Kasus Penyesatan dan kriminalisasi
Yusman Roy.” In Politisasi agama dan konflik komunal: beberapa
isu penting di Indonesia, edited by Ahmad Suaedy and Rumadi,
113-72. Jakarta: Wahid Institute, 2007.

67



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Biodata Penulis

Nama : Prof Dr.phil Al Makin, MA
Pekerjaan : Dosen di ICRS (International Consortium for Religious
Studies), Universitas Gadjah Mada, UIN Sunan
Kalijaga, dan Universitas Kristen Duta Wacana, untuk
program Ph.D
Pendidikan
2008, Ph. D. Philosophie Fakultdt, Seminar fir Sprachen und
Kulturen des Vorderen Orients Ruprecht-Karls- Universitat,
Heidelberg, Germany.
1999, MA. the Institute of Islamic Studies, McGill University,
Montreal, Canada
1996, BA. State Institute of Islamic Studies (IAIN), Yogyakarta,
Indonesia
Publikasi

Bahasa Inggris

2017

2016

2010

68

Plurality, Theology, Patriotism: Critical Insights into Indonesia
and Islam. Yogyakarta and Geneva, Switzerland: Suka Press
and Globe Ethics.

Challenging Islamic Orthodoxy, the Accounts of Lia Eden and
Other Prophets in Indonesia. Dordrecht: Springer.
Representing the Enemy: Musaylima in Muslim Literature,
Frankfurt, Bern, Oxford, New York, Peter Lang.



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Bahasa Indonesia:

2017

2016

2016

2006

2003

2002

Nabi-Nabi Nusantara: Kisah Lia Eden dan lainnya. Yogyakarta,
Suka Press.

Keragaman dan Perbedaan: Budaya dan Agama dalam
Lintas Sejarah Manusia (Diversity and Difference: Culture and
Religion in Human History). Yogyakarta: Suka Press.

Antara Barat dan Timur: Melampaui Jurang Masa Lalu untuk
Meniti Jembatan Penghubung Barat dan Timur (Between
West and East: To pass over the gap of the past to walk
through the bridge connecting the West and East. Jakarta:
Serambi (2015). Yogyakarta: Suka Press (2016)

Bunuh Sang Nabi: Kebenaran di Balik Pertarungan Setan
Melawan Malaikat (Kill the Prophet: Truth behind the
Struggle between Satan and Angel).” Jakarta: Hikmah, Mizan.
Nabi Palsu, Membuka Kembali Pintu Kenabian (A False
Prophet, Opening the Gate of Prophethood) Yogyakarta/
Indonesia: Ar-Ruzz.

Anti-Kesempurnaan, Membaca, Melihat dan Bertutur

tentang Islam (Unfinished: Reading, Observing, and Telling
about Islam). Yogyakarta: Pustaka Pelaja

69



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

70



5. Melindungi Penganut Agama di Negara
Sekuler Theistik Indonesia
Oleh : Al Khanif

Indonesia adalah negara Pancasila dimana semua produk
hukum dan kebijakan negara harus senafas dengan lima sila yang
terkandung di dalamnya. Lima sila tersebut juga menjadi ruh
dari pembukaan Undang-Undang Dasar 1945 sehingga semua
yang terkandung didalam Pancasila menjadi sumber hukum dari
UUD 1945 dan juga menjadi norma-norma dasar negara atau
“staatsfundamentalnorm.” Dapat dikatakan Pancasila adalah payung
suci dalam bernegara dan juga sudah seharusnya semua elemen
bangsa menggunakan norma-norma Pancasila untuk memajukan
penghormatan, perlindungan dan pemenuhan hak asasi manusia di
Indonesia.

Terkait dengan perlindungan agama-agama khususnya minoritas dari
suatu agama, Pancasila mengandung nilai-nilai religius seperti yang
ada dalam sila “Ketuhanan Yang Maha Esa” dan juga penghormatan
terhadap hak asasi manusia atau norma humanisme seperti yang
tercantum dalam sila keduanya, “Kemanusiaan yang adil dan
beradab”. Oleh karena itu, prinsip perlindungan terhadap hak-hak
dasar penganut agama-agama khususnya minoritas dalam suatu
agama resmi yang diakui di Indonesia tidak dapat dilepaskan dari
norma-norma yang ada didalam kedua sila Pancasila tersebut. Jika
kita menggabungkan dua prinsip Pancasila, yakni prinsip Humanisme
dan Theisme, keduanya merupakan prinsip yang saling melengkapi
karena keduanya menegaskan bahwa menghormati agama dan Tuhan
dapat dilakukan dengan cara menghormati dan melindungi penganut
agama-agama tersebut secara secara beradab/humanis.

71



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Adanya norma “Berketuhanan Yang Maha Esa” menunjukkan
bahwa Indonesia bukanlah negara teokratis melainkan negara yang
percaya terhadap Tuhan (Theistik). Negara teokrasi menggunakan
norma dari suatu agama tertentu sebagai payung suci dalam
bernegara. Artinya, negara teokrasi dapat didefinisikan sebagai
sistem pemerintahan oleh Tuhan yang dijalankan oleh manusia atau
sekelompok manusia yang mengklaim bahwa dia/mereka bertindak,
berperilaku dan berbicara atas nama Tuhan.! Tentu konsep teokrasi
ini sangat berbeda dengan konsep Negara yang Berketuhanan Yang
Mana Esa yang memberikan perlindungan terhadap semua agama
di Indonesia untuk hidup dan berkembang secara bersama-sama.
Artinya, negara Theistik justru harus menggunakan instrumen hukum
dan kebijakan untuk melindungi hak-hak warga negaranya untuk
beragama.

Dalam Negara Theistik, tidak boleh ada dominasi suatu
agama tertentu terhadap agama lainnya dan juga tidak boleh ada
monopoli suatu tafsir keagamaan dari satu kelompok agama tertentu
terhadap kelompok agama lainnya agar konsep “Negara Theistik”
tidak berubah menjadi Negara Teokratik. Konsep “Ketuhanan” tanpa
merujuk pada suatu agama tertentu juga menunjukkan bahwa
Indonesia adalah Negara Sekuler Theistik. Indonesia adalah negara
sekuler karena tidak memberikan otoritas kepada suatu agama
tertentu untuk mengintervensi hukum dan kebijakan pemerintah.
Namun di lain pihak, negara juga mengakui bahwa agama adalah
bagian integral dari kehidupan berbangsa dan bernegara karena
berdirinya Indonesia tidak dapat dilepaskan dari sejarah dan realitas
kemajemukan agama didalamnya. Masyarakat Indonesia yang religius
sudah lama memercayai Tuhan (Theis) dengan cara mereka yang
berbeda-beda dan oleh karena itu negara juga harus melindungi cara-

1 Mario Ferrero, “The rise and demise of theocracy: theory and some evidence”
(2013) 156:3-4 Public Choice 723 at 723.

72



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

cara masyarakat untuk memercayai eksistensi Tuhan, bukan justru
mengatur secara ketat tata cara beragamanya sebagai salah satu ciri
Negara Teokrasi.

Prinsip Theistik Pancasila dapat disebut sebagai prinsip
religius tertinggi didalam perkembangan hak beragama di Indonesia
karena prinsip tersebut harus menjadi inspirasi dari pembangunan
hukum dan hak asasi manusia di Indonesia. Prinsip Theistik
Pancasila mengandung etika dan nilai-nilai spiritual karena prinsip
tersebut memercayai dan melindungi agama-agama theistik namun
juga menganut paham sekulerisme karena tidak menjadikan dan
meletakkan salah satu agama tertentu di posisi yang lebih tinggi
dari agama-agama lainnya. Setiap agama dan penganutnya diberi
kebebasan yang sama untuk menerjemahkan konsep Theisme
berdasarkan keyakinan mereka masing-masing. Negara menjamin
kebebasan penafsiran terhadap konsep Theisme tersebut selama
tidak mengingkari nilai-nilai humanisme atau dimensi kemanusiaan
yang juga diagungkan oleh Pancasila.

Berdasarkan prinsip ke-Tuhan-an Pancasila, konsep agama
dan ke-Tuhan-an di Indonesia harus dipahami secara terbuka oleh
siapa saja.? Presiden Sukarno misalnya menegaskan bahwa Tuhan
harus didefinisikan secara sosiologis bukan teologis.® Definisi
sosiologis diperlukan agar tidak terjadi benturan antara norma
Ketuhanan dan norma Humanisme dalam Pancasila. Sebaliknya
perspektif teologis sangat potensial menyebabkan benturan diantara
keduanya karena sifat dasar agama/teologi adalah menciptakan
dan menyebarkan kebenaran keagamaan dalam ruang lingkup

2 Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Pancasila sebagai dasar negara: studi tentang
perdebatan dalam konstituante (LP3ES, 2006) at 146.

3 Soekarno, Iman Toto K Rahardjo & Suko Sudarso, Bung Karno, Islam, Pancasila,
NKRI (Komunitas Nasionalis Religius Indonesia, 2006) at 333.

73



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

penganut agama tersebut. Artinya, Pancasila melarang suatu agama
untuk memonopoli konsep ke-Tuhan-an dan oleh karena itu setiap
warga negara mempunyai hak yang sama untuk menerjemahkan
dan memahami prinsip religius dari Pancasila selama pemahaman
tersebut bersifat konstruktif terhadap hak beragama di Indonesia.

Dalam konsep Negara Sekuler Theistik ini, siapa saja yang
percaya kepada ke-Esaan Tuhan harus mendapat hak-hak yang
sama dengan warga negara lainnya. Perbedaan keyakinan atau cara
memahami wahyu Tuhan tidak dapat dijadikan dasar hukum bagi
negara dan masyarakat untuk mendiskriminasi suatu kelompok agama
tertentu. Ketika negara memberlakukan kebijakan yang diskriminatif
terhadap penganut agama-agama terutama vyang dianggap
menyimpang dari perspektif keagamaan umum di masyarakat, sama
halnya negara telah memberlakukan kebijakan berbasis teokrasi.
Selain itu, negara juga mengingkari Pancasila terutama norma-norma
religius dan humanisme yang tercantum dalam sila pertama dan
keduanya.

Pemberlakuan agama resmi sebenarnya tidak bertentangan
dengan Pancasila dan juga instrumen-instrumen hak asasi manusia
nasional dan internasional. Yang menjadi persoalan adalah
pemberlakuan tersebut juga seringkali diikuti dengan monopoli
penafsiran keagamaan penguasa yang seringkali merepresentasikan
kepentingan dari kelompok mayoritas di sebuah agama dan vice
versa. Monopoli tafsir keagamaan dari pemerintah tidak dibenarkan
karena akan digunakan oleh masyarakat untuk membatasi atau
bahkan memperkusi kelompok minoritas dalam suatu agama.

Di kalangan masyarakat, kompleksitas minoritas agama
seringkali disebabkan karena persinggungan tradisi-tradisi hukum
tidak tertulis di masyarakat yang mengutamakan kepentingan bersama
“public interest” dengan dinamika perkembangan hak beragama

74



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

yang lebih menonjolkan kebebasan individual. Persinggungan inilah
yang kemudian mengakibatkan dinamika hukum dan perlindungan
hak beragama di Indonesia seakan melawan perkembangan hak
asasi manusia tentang perlindungan terhadap kelompok minoritas.
Proposisi diatas dapat dilihat misalnya dari pengaruh kelompok-
kelompok keagamaan tertentu terhadap kebijakan pemerintah
mengenai perlindungan minoritas di suatu agama di berbagai daerah
di Indonesia.*

Adanya peraturan perundang-undangan yang melarang suatu tafsir
keagamaan yang dianggap menyimpang mengindikasikan bahwa
Indonesia telah menerapkan konsep bernegara yang teokratis. Definisi
“menyimpang” seharusnya menjadi domain Tuhan. Ketika manusia
atau sekelompok manusia menggunakan kata “menyimpang” untuk
mengategorikan suatu penganut agama tertentu, pada saat itulah
Indonesia telah kehilangan konsep Negara Sekuler Theistik dan
berubah menjadi Negara Teokratik, sebuah konsep negara yang tidak
pernah ada dalam sejarah modern Indonesia.

Jika benar Pancasila dijadikan sumber hukum tertinggi, maka
frase “nilai-nilai agama” yang tercantum dalam Pasal 28J ayat 2 UUD
1945 sebagaisalah satu pembatasan hak asasi manusia harus dimaknai
sebagai nilai-nilai agama yang tetap memperhatikan nilai-nilai
humanisme di Pancasila. Jika ada penafsiran terhadap pembatasan
tersebut yang semata untuk membatasi hak beragam individu atau
kelompok yang dianggap tidak sejalan dengan penafsiran agama
mayoritas, maka penafsiran tersebut tidak senafas dengan Pancasila
karena sudah terkontaminasi dengan konsep teokrasi.

4 Berpihak dan bertindak intoleran: intoleransi masyarakat dan restriksi negara
dalam kebebasan beragama/berkeyakinan di Indonesia : laporan kondisi kebebasan
beragama/berkeyakinan di Indonesia, 2008 (Setara Institute, 2009).

75



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Dari argumentasi tersebut, saya berpendapat norma-
norma yang ada dalam Pasal 1, 2, & 3 UU. No.1/PNPS/1965 telah
mengingkari dimensi Theisme dan Humanisme Pancasila karena
telah mengakibatkan perlakuan yang berbeda terhadap individu
atau kelompok yang dianggap mempunyai penafsiran yang berbeda
dari kelompok mayoritas. Individu, kelompok maupun unsur
pemerintahan yang menggunakan norma dalam UU tersebut untuk
membatasi dan mendiskriminasi kelompok lain senyatanya tidak
menggunakan norma Pancasila sebagai payung suci dalam bernegara
melainkan memanipulasinya untuk kepentingan diri mereka sendiri.
Merekalah yang seharusnya dibatasi karena telah terkontaminasi
dengan semangat teokrasi.

76



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis

Nama . Al Khanif, S.H., MA,, LL.M., Ph.D.

Pekerjaan : Dosen Fakultas Hukum Universitas Jember dan Ketua
Serikat Pengajar Hak Asasi Manusia (SEPAHAM)
Indonesia

Pendidikan :

2003, Program Sarjana llmu Hukum dari Universitas Jember 2003
2006, Program Pasca Sarjana dari Center for Religious and Cross
Cultural Studies Universitas Gadjah Mada

2008, Program Pasca Sarjana llImu Hukum bidang Hukum Perang
dan Hak Asasi Manusia Internasional Universitas Lancaster
2008

2016, Program Doktoral Ilmu Hukum School of Oriental and African
Studies Universitas London 2016

Publikasi :

. Al Khanif, 2017. Hak Asasi Manusia: Diskursus Universalisme
versus Relativisme di Indonesia, LKiS Yogyakarta.

. Al Khanif, 2017. Pancasila Dalam Pusaran Globalisasi. LKiS
Yogyakarta

e AlKhanif, 2016. “The discontent of Minority-Majority Ties within
the Concept of a Theistic Secular Indonesia”, di Proceedings of
the Post Reformasi Era: The Challenges of Social Inequalities and
Inclusion, 6th International Symposium on Jurnal Antropologi

77



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

78

Indonesia, 25-28 Juli.

Al Khanif, 2016. “Amicus curiae dalam Hukum Acara Mahkamah
Konstitusi”, in Proceedings of the National Workshop on Evaluasi
Hukum Acara Mahkamah Konstitusi Dalam Rangka Meneguhkan
Kekuasaan Kehakiman yang Modern dan Terpercaya.

Al Khanif, 2016. “Pancasila vs. Agama: Teman atau Lawan?” di
Pancasila Sebagai Realitas, Pustaka Pelajar, Yogyakarta

Al Khanif, 2016. Islamic Post Traditionalism in Indonesia,
Association of Southeast Asia in the United Kingdom, 59.

Al Khanif, 2015. “Diskursus Minoritas Agama dalam Konsep
Sekuler-Theistik Pancasila”, di Reaktualisasi Pancasila: Menyoal
Identitas, Globalisasi, dan Diskursus Negara-Bangsa. Ombak
Press, Yogyakarta.

Al Khanif, 2015. Contemporary Islamic Law in Indonesia: Sharia
and Legal Pluralism, Association of Southeast Asia in the United
Kingdom, 58.

Al Khanif, 2013. Protecting “Deviant” Islam in Indonesia: A
Discourse of Religious Freedom in the Context of A Quasi Theistic
Secular Indonesia. Scholar Press.

Al Khanif, 2013. Protecting the Rights of Religious Minorities in
the Framework of International Human Rights Law and Islamic
Law, Global & Strategies, 7 (2).

Al Khanif, 2012. The Rights of Intra-Islamic Minorities: Indonesian
Case and Its Critique, Humanitas, 3 (1).

Al Khanif, 2010. Dilemma of Religious Freedom in the Context of
Cultural Relativity and State Sovereignty, Global & Strategies, 4
(2).

Al Khanif, 2010. Hukum dan Kebebasan Beragama di Indonesia,
Laksbang Publishing: Yogyakarta.



6. Masalah Etis Penggunaan Hukum Pidana
Dalam Penegakan Moralitas

Oleh : Antonius Widyarsono'

Dalam UU Nomor 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama (UU PPPA)
dimungkinkan bahwa kelompok mayoritas dapat menuduh
kelompok minoritas (Ahmadiyah, Syiah) sebagai pihak vyang
menodai ajaran agama menurut penafsiran mayoritas. Masalah
ini bisa dikategorikan sebagai persoalan tafsir kemurnian agama
yang cukup pasti akan dimenangkan oleh pihak mayoritas.
Dalam UU PPPA itu diasumsikan negara bisa dan seharusnya
menggunakan hukum pidana untuk tuduhan yang dikemukakan
oleh pihak mayoritas terhadap kelompok minoritas.

Dalam keterangan ini, saya akan mengajukan pertanyaan
atas asumsi dasar UU PPPA itu, yakni: sejauh mana negara
dapat menggunakan hukum pidana untuk bertindak sebagai
penjaga moralitas publik atau nilai-nilai yang diyakini kelompok
mayoritas? Apa pembenaran (justifikasi) penggunaan hukum
pidana dalam pelanggaran kode moral masyarakat? Pertanyaan ini
merupakan persoalan penting dalam filsafat hukum, karena pada
dasarnya pemberian hukuman pada individu dengan membatasi
kebebasannya dan bahkan memberikan hukuman fisik pada dasarnya
merupakan hal yang buruk (tidak baik). Maka diperlukan pembenaran
yang masuk akal dan bisa dipertanggungjawabkan secara moral bila
negara menggunakan hukum pidana dalam menangani pelanggaran
atas kode moral masyarakat.

1 Keterangan Ahli dalam Perkara No. 56/PUU-XV/2017 Perihal Pengujian
Undang-undang Nomor 1/PNPS/1965, 20 Februari 2018

79



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Argumen yang saya ajukan adalah bahwa penggunaaan
hukum pidana memiliki pembenaran yang memadai secara
etis untuk menangani masalah yang mencelakai manusia
secara fisik (pembunuhan, pencurian) atau mencegah kejahatan,
tetapi pembenarannya diragukan (bahkan bisa dikatakan tidak
memadai) secara etis untuk menangani masalah pelanggaran kode
moral masyarakat. Argumen ini didasarkan pada peristiwa dalam
sejarah  hukum ketika tokoh positivisme hukum kontemporer,
H.L.A. Hart dengan keras mengkritik pandangan Patrick Devlin
bahwa penegakan moralitas masyarakat melalui hukum pidana bisa
dibenarkan. Kasus yang mereka perdebatkan menyangkut masalah
homoseksualitas dan prostitusi yang seakan-akan tidak relevan
dengan UU PPPA yang disidangkan oleh MK sekarang. Namun yang
ingin saya tekankan adalah dasar munculnya perdebatan kedua
tokoh ini, yaitu hakikat hukum dan demokrasi yang sangat relevan
dengan persoalan yang sedang disidangkan MK. Berikut ini akan
dibahas secara singkat Debat Hart-Devlin pada dekade 1960-
an dan bagaimana Hart menunjukkan masalah etis apa saja yang bisa
muncul, ketika hukum pidana digunakan negara dalam menegakkan
moralitas masyarakat.

Debat Hart-Devlin

Debat dua ahli hukum terkenal Inggris, Hart dan
Devlin, ini dipicu oleh apa yang dikenal sebagai Wolfenden
Report tentang homo-seksualitas dan prostitusi yang diajukan
kepada Pemerintah Inggris pada tahun 1957. Laporan ini merupakan
laporan yang dibuat oleh suatu Komite independen yang
dibentuk oleh Pemerintah Inggris dan diminta untuk melakukan
studi mengenai beberapa aspek moralitas seksual seperti prostitusi
dan perilaku kaum homoseksual dalam kaitannya dengan penggunaan
hukum pidana untuk menanganinya.

80



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Komite itu menyimpulkan bahwa penggunaan hukum
pidana dalam moralitas seksual seharusnya dibatasi untuk
mencegah perilaku yang membahayakan dan melindungi mereka
yang rentan terhadap ekploitasi. Komite tetap mempertahankan
pentingnya kebebasan individu untuk memilih dan bertindak.
Oleh karena itu mereka menegaskan bahwa jika dan hanya jika
ada suatu keputusan untuk membuat tindakan amoral sebagai ilegal,
tindakan itu “tetap harus menjadi wilayah moralitas dan imoralitas
yang privat yang ... bukan menjadi urusan hukum.”?

Lord Devlin, seorang hakim terkenal di Inggris menentang
dengan keras kesimpulan Wolfenden Report dalam kuliah di British
Academy pada tahun 1957 yang berjudul “The Enforcement to
Morals.” Dia menyatakan bahwa moralitas masyarakat adalah hal
yang mutlak perlu bagi keberadaan masyarakat seperti layaknya
suatu pemerintah. Pembenaran bagi penegakan moralitas melalui
hukum pidana adalah bahwa hukum bisa digunakan untuk
mempertahankan apa saja yang esensial bagi masyarakat. Tindakan
amoral dalam arti pelanggaran kode moralitas masyarakat
dianalogikan Devlin seperti tindakan pengkhianatan (treason)
terhadap pemerintah. Maka penanganan atas tindakan tidak bermoral
semacam itu merupakan urusan hukum dan bisa dibenarkan atas
dasar yang sama dengan penanganan kegiatan subversif oleh negara.
Dengan demikian Devlin dalam posisi yang berlawanan dengan
posisi Wolfenden Report yang menegaskan perlunya pembatasan
penggunaan hukum pidana dalam menegakkan moralitas
masyarakat. Posisi yang dianut Devlin ini biasanya disebut
sebagai posisi “moralisme legal.”

Posisi Devlin di atas itu sangat menarik dan memiliki banyak
persamaan dengan posisi banyak pihak di negara kita yang sangat

2 The Wolfenden Report, par. 61.

81



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

mendukung penggunaan hukum pidana dalam menegakkan kode
moralitas masyarakat. Misalnya, hal ini kelihatan dalam asumsi
dasar UU PPPA bahwa negara dibenarkan untuk menggunakan
hukum pidana dalam melindungi nilainilai moral yang diyakini
oleh mayoritas masyarakat. Dalam kaitan ini tafsir kelompok
minoritas dianggap bisa membahayakan moralitas masyarakat
sehingga negara bisa dibenarkan untuk melakukan tindakan
pidana atas kelompok tersebut. Penanganan pelanggaran atau
penyimpangan kode moral masyarakat merupakan urusan hukum
dan bisa dibenarkan, karena masyarakat berada dalam bahaya
seperti ketika negara berhadapan dengan kegiatan subversif
yang mengancam keberadaan negara.

Hart memberikan kritik argumentatif atas pandangan
Devlin yang membenarkan penggunaan hukum pidana dalam
penegakan moralitas masyarakat. Hart memberikan beberapa
argumentasi yang cukup meyakinkan untuk memperlihatkan bahwa
posisi moralisme legal yang dianut Devlin ini memiliki beberapa
masalah etis sehingga pembenarannya harus digugat.

Masalah Etis Penggunaan Hukum Pidana dalam
Penegakan Moralitas

Banyak argumentasi yang dikemukakan Hart untuk
menunjukkan kelemahan posisi Devlin untuk membenarkan
penggunaan hukum pidana dalam penegakan kode moral. Pada
prinsipnya Hart menggunakan dan mengembangkan prinsip
utama John Stuart Mill yang pada abad ke-19 dalam membela
kebebasan individu berhadapan dengan intervensi sosial. Mill
memegang prinsip utama bahwa satu-satunya pembenaran yang
memadai untuk menggunakan paksaan dalam mengintervensi
tindakan manusia dewasa adalah untuk melindungi agar
tindakan itu tidak mencelakakan orang lain. Jika diterapkan dalam

82



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

ranah hukum pidana, maka satu-satunya pembenaran yang
memadai secara etis untuk menerapkan hukum pidana adalah
untuk menangani masalah yang dapat mencelakai manusia
secara fisik (pembunuhan, pencurian) atau mencegah kejahatan.
Prinsip utama Mill ini diterapkan oleh Komite pembuat
Wolfenden Report dan digunakan Hart dalam mengkritik argumentasi
Devlin dalam membenarkan penggunaan hukum pidana dalam
penegakan moralitas.

Hart menekankan bahwa isu utama dalam penggunaan
hukum  untuk  menegakkan  moralitas adalah  masalah
pembenarannya. Mengapa? Karena metode ini mengandaikan
prinsip kiritis bahwa penggunaan pemaksaan legal itu dalam dirinya
sendiri buruk dan membutuhkan pembenaran. Artinya, jika tidak
ada suatu alasan yang memadai bagi pemaksaan legal, langkah
ini secara prima facie harus ditolak. Pengandaian ini berdasarkan
pada dua dasar berikut ini. Penggunaan pemaksaan legal
biasanya berupa adanya hukuman atau ancaman hukuman, jika
seorang individu melanggar aturan legal yang sudah ditetapkan.
Pertama, hukuman selalu berupa penderitaan fisik atau hal-
hal yang buruk lainnya (misalnya hukuman penjara) dan oleh
karena itu hukuman selalu menuntut pembenaran etis. Kedua,
ancaman hukuman yang bertolak belakang dengan kebebasan
manusia juga merupakan hal yang buruk dan oleh karena itu juga
menuntut pembenaran.

Karena isu utamanya adalah masalah perlunya
pembenaran secara etis penggunaan hukum pidana dalam
penegakan moralitas, Hart mempertanyakan secara kritis beberapa
argumen vyang digunakan oleh Devlin dan pihak-pihak yang
mendukung moralisme legal. Berikut ini akan disampaikan
beberapa argumen Hart yang memperlihatkan bahwa argumen
pembenaran moralisme legal itu tidak memadai dan harus ditolak.

83



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Pertama, salah satu argumen yang digunakan oleh kaum
moralisme legal adalah bahwa dalam suatu sistem demokrasi
pihak mayoritas memiliki hak untuk menentukan bahwa
tindakan tidak sesuai dengan moralitas masyarakat itu merupakan
tindakan illegal. Hart menyebut posisi ini sebagai “populisme
moral.” Menurut Hart, pembenaran dengan menggunakan tesis
ini didasari pada pencampuradukan antara prinsip demokrasi
bahwa kekuasaan politis harus diserahkan kepada mayoritas dan
prinsip bahwa pihak mayoritas memiliki hak untuk menegakkan
moralitasnya melalui jalur hukum. Hart mengatakan bahwa
prinsip pertama merupakan prinsip yang diterima oleh seorang
demokrat. Namun seorang demokrat harus menolak prinsip
kedua, karena prinsip ini seolah-olah dengan naif menerima
bahwa apapun yang diputuskan oleh pihak mayoritas dengan
kekuasaannya tidak boleh dikritk dan harus diterima. Kedua
prinsip yang bertolak belakang ini harus dibedakan secara tegas.
Singkatnya, argumen pembenaran moralisme legal vyang
mencampuradukkan kedua prinsip ini tidak memadai secara etis dan
harus ditolak secara tegas.

Kedua, argumen lain yang digunakan oleh kaum moralisme
legal adalah bahwa keberadaan moralitas positif dalam masyarakat
itu bernilai pada dirinya sendiri atau penegakannya secara legal itu
bernilai secara instrumental untuk mempertahankan moralitas positif
itu. Penganut tesis ini yakin bahwa nilai untuk mempertahankan
moralitas positif itu jauh melebihi kerugian yang harus ditanggung
dengan penerapannya secara legal. Hart tidak sependapat dengan
argumen moralisme legal ini dengan menunjukkan bahwa pemaksaan
moralitas secara legal melalui hukuman dan ancaman hukuman itu
justru bertentangan dengan nilai yang mau dicapai oleh moralitas
positif itu sendiri.

84



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Pembenaran penggunaan ancaman hukuman untuk
pelanggaran kode moralitas positif merupakan hal yang lebih
sulit dipahami daripada untuk mencegah tindakan yang melukai
orang lain. Jika berkaitan dengan tindakan yang mungkin
mencelakakan orang lain, maka dengan mudah kita pahami nilai
ancaman untuk mencegah tindakan semacam itu dan bahaya
atau kejahatan yang mungkin menjadi konsekuensinya. Namun jika
suatu tindakan itu tidak mencelakakan orang lain seperti yang terjadi
pada pelanggaran kode-kode moralitas, tampaknya tidak terlihat
nilai yang ada dalam penggunaan ancaman itu. Hart menegaskan
bahwatidakadanilaimoralyangdicapaimelaluisekedar menyesuaikan
diri dengan standarstandar moralitas masyarakat. Mengapa? Karena
nilai moral itu terletak pada tindakan sukarela untuk tidak melanggar
standar moralitas. Artinya, motivasi untuk tidak melakukan tindakan
amoral adalah karena kesadaran akan norma-norma moral. Menurut
Hart, bahaya penggunaan ancaman hukuman untuk tindakan amoral
adalah bahwa satu-satunya motivasi untuk menyesuaikan diri dengan
standar moral adalah karena ketakutan akan hukuman.

Pembenaran penggunaan hukuman untuk pelanggaran
kode moralitas mau tidak mau harus mendasarkan diri pada teori
retributif hukuman. Teori retributif hukuman adalah pembenaran
hukum bukan berdasarkan pada apa yang mau dicapai (akibatnya),
melainkan pada kejahatan suatu tindakan pidana. Teori retributif
ini paling mudah dipahami dalam situasi bahwa ada orang yang
dilukai karena tindakan seseorang dan hukuman adalah hal yang
dibuat agar pelaku tindak pidana tidak mendapat keuntungan di
atas penderitaan korban. Kalau diterapkan dalam tindakan yang
melanggar kode moralitas masyarakat yang tidak mencelakakan orang
lain, teori retributif ini menjadi tidak berarti. Hart menyatakan bahwa
retribusi yang diterapkan dalam pelanggaran kode moral
“tampaknya berdasarkan pada suatu klaim yang tidak masuk akal

85



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

bahwa dalam moralitas dua hal yang hitam membuat sesuatu
menjadi putih: bahwa keburukan penderitaan yang ditambahkan pada
keburukan tindakan amoral melalui hukumannya akan menghasilkan
suatu kebaikan moral.”?

Beberapa argumen di atas membuat Hart menyimpulkan
bahwa pembenaran atas penggunaan hukum pidana dalam
penegakan moralitas yang dibela oleh Devlin dan kaum
moralisme legal tidak masuk akal dan tidak memadai secara etis
sehingga harus ditolak.

Kesimpulan

Urgensi memperhatikan Debat Hart-Devlin adalah adalah
pertimbangan bahwa kawasan pribadi seperti keyakinan agama tidak
dapat dimasukkan ke dalam wilayah hukum pidana, demi pembelaan
atas nama toleransi dan kebebasan beragama. Hart menekankan
bahwa pembenaran untuk menggunakan hukum pidana untuk
mengatur kawasan pribadi semacam ini tidak masuk akal dan tidak
bisa dipertangungjawabkan secara etis. Penggunaan hukuman dan
ancaman hukuman yang menjadi ciri khas pemaksaan legal tidak
bisa dibenarkan dalam menegakkan kode-kode moral yang tidak
mencelakai manusia secara fisik (pembunuhan, pencurian).

Apa yang relevan dalam Debat Hart-Devlin ini adalah dasar
munculnya perdebatan mereka, yaitu hakikat hukum dan demokrasi.
Yang perlu ditekankan adalah implikasi perdebatan mereka bagi
kehidupan berdemokrasi. Untuk merawat demokrasi, negara justru
seharusnya membangun jarak yang bermartabat terhadap agama
dan semua putusan hukum atas dasar moralitas agama. Hal

3 Hart, H.L.A., Law, Liberty, and Morality, Stanford: Stanford University Press,
1963, him. 60.

86



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

ini bukan berarti negara meminggirkan agama, tetapi bersikap
netral sehingga tidak memperlihatkan keberpihakan terhadap satu
agama/golongan dan apalagi atas nama mayoritas.

Berkenaan dengan peran hukum dalam negara demokrasi
Hart menegaskan tentang perlunya negara untuk menjaga
kepentingan individu warga negara dari tekanan kepentingan
mayoritas. Negara justru perlu menetapkan seperangkat hak-hak
yang sangat fundamental, sehingga tidak ada alasan apapun yang
dapat dijadikan pertimbangan untuk mencederai hakhak itu. UU PPPA
berisiko menjadi alat bagi mayoritas untuk memaksakan nilai-nilai
moralnya terhadap kelompok minoritas. Mengapa? Karena adanya
kerumitan tafsir “kemurnian agama”: Siapa yang memutuskan? Atas
dasar apa pertimbangannya? Kerumitan ini berpotensi melahirkan
tirani mayoritas dan populisme: UU ditetapkan dan hukum diterapkan
semata-mata demi memenuhi keinginan orang banyak tanpa
pertimbangan moral yang memadai.

Daftar Pustaka

Devlin, Patrick, The Enforcement of Morals, Oxford: Oxford University
Press, 1965.

Hart, H.L.A., Law, Liberty, and Morality, Stanford: Stanford University
Press, 1963.

The Wolfenden Report: Report of the Departmental Committee on
Homosexual Offences and Prostitution, Cmd. 247, 1957.

87



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Biodata Penulis

Nama : Dr. Antonius Widyarsono
Pekerjaan : Dosen di Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara, Jakarta
Pendidikan

2018, S-3Filsafat,, Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara, Jakarta.

2010, S-3 Filsafat, mendapat gelar M. Phil, Essex University,
Colchester, Inggris.

1995, S-2 Filsafat, Hochschule fiir Philosophie, Miinchen, Jerman.
1992, S-1 Filsafat, Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara, Jakarta.

Publikasi

Pemisahan Hukum dan Moralitas: Kritik Positivisme Hukum H.L.A.
Hart atas Bahaya Penyatuan Hukum dan Moralitas.

88



7. Era Reformasi dan Fakta-Fakta Sosiologis
Jemaat Ahmadiyah Indonesia
Oleh : Catur Wahyudi

Yang Mulia Ketua Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi,
Yang Mulia Anggota Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi,
Sidang Mahkamah Konstitusi yang saya hormati,

Assalamu’alaikum Warahmatullaahi Wabarakaatuh.

Pada kesempatan awal, perkenankan saya untuk
menyampaikan keterangan sebagai peneliti dan sekaligus Sosiolog
yang memiliki perhatian cukup tinggi terhadap fenomena
permasalahan Jemaat Ahmadiyah di Indonesia, yang eksistensinya
dipandang kontroversial, bahkan oleh kalangan Islam mainstream
dinilai sesat dan menyesatkan. Hal ini dikuatkan oleh pandangan
peneliti sebelumnya, yang menyatakan bahwa “tekanan-tekanan
yang dialami oleh JAI selama ini, tak lepas dari fatwa Majelis
Ulama Indonesia (MUI) pada tahun 1980, yang menyatakan bahwa
Ahmadiyah adalah kepercayaan di luar agama Islam, sesat, dan
menyesatkan.! Melalui keterangan Ahli ini, saya berharap dapat
dijadikan pertimbangan oleh majelis hakim Mahkamah Konstitusi
untuk mengabulkan permohonan pengujian UU Nomor 1/PNPS/1965
tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama, Jo.
UU Nomor 5 Tahun 1969 tentang Pernyataan Berbagai Penetapan
Presiden dan Peraturan Presiden sebagai UU terhadap UUD Negara
Republik Indonesia Tahun 1945 yang diajukan oleh para Pemohon.

1 Wawan H. Purwanto, Menusuk Ahmadiyah (Jakarta: CMB Press, 2008), him.
69 —70.

89



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Majelis Hakim yang Mulia,

Era reformasi yang terjadi di Indonesia, menjadi era
perubahan politik ke dalam ranah demokrasi dengan arus utama
pada isu hak asasi manusia (HAM) yang makin kuat. Oleh karenanya,
era ini sejatinya memberi ruang yang cukup longgar bagi JAl dan
anggota-anggotanya untuk mengabdi kepada masyarakat. Melihat
kondisi pengungsi dari Timor Timur pasca referendum, Majelis
Khuddamul Ahmadiyah Indonesia memandang adanya peluang untuk
mengabdi kepada masyarakat. Tak lama kemudian mereka mengirim
tim mubalig untuk melakukan dakwah kepada masyarakat secara
terbuka. Tidak hanya itu, mereka juga berhasil menyelenggarakan
litima Lajnah Imaillah pada tahun 2000, yang mana acara tersebut
sempat dihadiri oleh Menteri Negara Pemberdayaan Wanita. Tak
lama kemudian Hadhrat Khalifah al-Masih IV datang berkunjung ke
Indonesia, yang disambut dengan adanya dukungan eksplisit dari
Abdurahman Wahid, presiden Indonesia saat itu.?

Akan tetapi, di tengah arus besar demokrasi dan hak asasi
manusia diagungkan di Negeri ini, nyatanya tekanan yang dialami JAI
tak kunjung surut. Ancaman demi ancaman terus saja terjadi, dari
perusakan tempat ibadah, kekerasan fisik, hingga pembunuhan.?
Semua berawal dari catatan pemerintah yang menyatakan bahwa
kehadiran JAI di Indonesia mendapat penolakan dari umat Islam.*

2 Arsip Dokumentasi Kegiatan Jemaat Ahmadiyah Indonesia, Perpustakaan
Kampus Mubarak, Parung — Bogor, diakses pada tanggal 4 Februari 2012.

3 Peristiwa Bogor (2006), Cianjur dan Tasikmalaya (2010), Cikeusik Banten
(2011), Tasikmalaya (2012), masih mewarnai tekanan terhadap JAI, di mana sebagian
besar rentetan peristiwa tersebut sudah pasti mengakibatkan korban jiwa, material
dan harta, justru terjadi saat pemerintah telah mengeluarkan kebijakan melalui SKB
Tiga Menteri, yakni Menteri Agama, Jaksa Agung dan Menteri Dalam Negeri pada
tahun 2008.

4 Dokumen Notulensi Hasil Dialog dan Dengar Pendapat tentang “Penanganan

90



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Penolakan tersebut hadir dalam bentuk pernyataan keberatan
hingga perusakan bangunan seperti rumah, masjid, dan mushalla
milik Ahmadiyah di berbagai wilayah. Pada gilirannya keluar fatwa
MUI pada tahun 2005 untuk menguatkan fatwa sebelumnya yang
menyatakan JAI sebagai aliran sesat dan menyesatkan. Selanjutnya,
munculnya rekomendasi dari Badan Koordinasi PAKEM (Pengawasan
Aliran Kepercayaan Masyarakat dan Keagamaan), pada 9 Juni 2008
pemerintah menerbitkan Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri
Agama, Jaksa Agung, dan Menteri Dalam Negeri No. 3 tahun 2008.
Surat bernomor KEP-033/A/JA/6/2008 dan No. 199 Tahun 2008 ini
berisi tentang Peringatan dan Perintah kepada Penganut, Anggota,
dan/atau Anggota Pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia dan Warga
Masyarakat. Inti dari SKB tersebut, menurut hemat saya mengatur
bagaimana JAl dan anggota-anggotanya tidak melakukan penyebaran
penafsiran dan kegiatan yang bertentangan dengan pokok ajaran
agama lIslam, yaitu penyebaran paham yang mengakui adanya Nabi
dan segala ajarannya setelah Nabi Muhammad SAW. Di samping
itu, mengatur bagaimana warga masyarakat berkewajiban menjaga
dan memelihara kerukunan dan ketertiban dengan tidak melakukan
perbuatan dan/atau tindakan melawan hukum terhadap penganut,
anggota, dan/atau anggota pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia
(JAI). Dengan kata lain, sama sekali tidak ada penghapusan eksistensi
JAI dan anggota-anggotanya melakukan ritual peribadatannya.

Majelis Hakim yang Mulia,

Patut diketahui bersama, landasan yang dijadikan pijakan
terbitnya SKB tersebut salah satunya adalah UU Nomor 1/PNPS/1965
tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama, Jo.
UU Nomor 5 Tahun 1969 tentang Pernyataan Berbagai Penetapan

Permasalahan Ahmadiyah di Indonesia”, bertempat di Kantor Kementerian Agama,
Lt. 3 JI. MH. Thamrin — Jakarta, tanggal 22 Maret 2011.

91



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Presiden dan Peraturan Presiden sebagai UU. Sementara kasus yang
dialami dari para Pemohon merupakan peniadaan hak setiap warga
untuk menganut aliran dan melakukan ibadah sesuai keyakinan yang
seharusnya dilindungi oleh Undang-undang. Adanya kasus tersebut,
secara sosiologis merupakan fakta yang dikonstruksikan oleh
pemahaman dari sejumlah warga masyarakat atau bahkan organisasi
masyarakat Islam yang kontra terhadap JAI, sehingga penafsirannya
menggerakkan pandangan, pendapat, opini dan bahkan tindakan-
tindakan yang bisa melawan hukum dengan “perasaan menegakkan
kebenaran”.

Tak ayal, justru pada era reformasi ini, JAl mengalami tekanan
yang semakin kuat dan perlakuan hukum yang kian tak pasti, baik
secara individu, warga negara maupun secara institusi.> Terbitnya
SKB Tiga Menteri membuat tekanan dari sejumlah warga masyarakat
dan berbagai organisasi massa Islam yang tergolong ‘radikal’ semakin
kuat.

Majelis Hakim yang Mulia,

Alasan kuat pemerintah mengeluarkan SKB yang berkenaan
dengan kewajiban JAI, penganut dan anggota-anggotanya, lebih
didasarkan pada penafsirannya yang tidak lazim menurut keyakinan
umat Islam pada umumnya, khususnya terkait dengan persoalan
kenabian Mirza Ghulam Ahmad, kendatipun kenabian dimaksud oleh
JAI diyakini sebagai kenabian yang tidak membawa risalah (tidak
membawa syariat).

Hal di atas sejalan dengan temuan penelitian terkini yang saya
lakukan, dimana respon dari responden golongan Islam lain (seperti
: NU, Muhammadiyah, LDII, dan aktivis FKUB di Kota Malang dan

5 Human Right Watch, “In Religion Name: Abuses Against Religious Minorities in
Indonesia”, Annual Journal of Human Rights Watch (2013) him. 21-49.

92



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Kota Bandung) terhadap 10 syarat ba’iat (sejenis janji atau komitmen
integritas) anggota JAl, pada dasarnya dapat menerima dengan tanpa
perdebatan, kecuali pada poin ke-10 terkait Imam Mahdi dan al-
Masih al-Mau’ud yang dipandang oleh sebagian ormas Islam bersifat
debatable. 10 syarat bai‘at yang dimaksud adalah :

1.

Di masa yang akan datang hingga masuk ke dalam kubur
senantiasa akan menjauhi syirik;

Akan senantiasa menghindari diri dari segala corak bohong,
zina, pandangan berahi terhadap bukan muhrim, perbuatan
fasik, kejahatan, aniaya, khianat, mengadakan huru-hara, dan
memberontak serta tidak akan dikalahkan oleh hawa nafsunya
meskipun bagaimana juga dorongan terhadapnya;

Akan senantiasa mendirikan shalat lima waktu semata-mata
karena mengikuti perintah Allah dan Rasul-Nya, dan dengan
sekuat tenaga akan senantiasa mendirikan salat tahajud, dan
mengirim salawat kepada Junjungannya Yang Mulia Rasulullah
SAW, dan memohon ampun dari kesalahan dan memohon
perlindungan dari dosa, akan ingat setiap saat akan nikmat-
nikmat Allah, lalu mensyukuri dengan hati tulus, serta memuiji
dan menjunjung-Nya dengan hati yang penuh kecintaan;

Tidak akan mendatangkan kesusahan apapun yang tidak pada
tempatnya terhadap makhluk Allah umumnya dan kaum
muslimin khususnya karena dorongan hawa nafsunya, biar
dengan lisan atau dengan tangan atau dengan cara apapun
juga;

Akan tetap setia terhadap Allah SWT baik dalam segala
keadaan susah ataupun senang, dalam suka atau suka, nikmat
atau musibah, pendeknya akan rela akan keputusan Allah SWT,
dan senantiasa akan bersedia menerima segala kehinaan dan
kesusahan di jalan Allah, tidak akan memalingkan mukanya
dari Allah SWT ketika ditimpa suatu musibah, bahkan akan

93



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

terus melangkah ke muka;

6. Akan berhenti dari adat yang buruk dan dari menuruti hawa
nafsu, dan benar-benar akan menjunjung tinggi perintah Quran
suci di atas dirinya, firman Allah dan sabda Rasul-Nya itu akan
menjadi pedoman baginya dalam tiap langkahnya;

7. Meninggalkan takabur dan sombong, akan hidup dengan
merendahkan diri, beradat lemah lembut, berbudi pekerti
yang halus dan sopan santun ;

8. Akan menghargai agama, kehormatan agama dan mencintai
Islam lebih daripada jiwanya, hartanya, anak-anaknya, dan dari
segala yang dicintainya;

9. Akan selamanya menaruh belas kasih terhadap makhluk Allah
umumnya, dan akan sejauh mungkin mendatangkah faedah
kepada umat manusia dengan kekuatan dan nikmat yang
dianugerahkan Allah SWT kepadanya;

10. Akan mengikat tali persaudaraan dengan hamba ini, Imam
Mahdi dan al-Masih al-Mau’ud semata-mata karena Allah
dengan pengakuan taat dalam hal makruf (segala hal yang
baik) dan akan berdiri di atas perjanjian ini hingga mautnya,
dan menjunjung tinggi ikatan perjanjian ini melebihi ikatan
duniawi, baik ikatan keluarga, ikatan persahabatan maupun
ikatan kerja.

Saya semakin yakin, saat diskusi terfokus dengan aktivis
Mubaligh Muhammadiyah, pengurus wilayah NU Jawa Barat, dan
komunitas JAI di Masjid Mubarak, Kota Bandung pada 23-24 Juli
2017 lalu, selanjutnya sempat melakukan sholat dhuhur dan ashar
berjamaah, maka soal kenabian yang kontroversial tersebut benar-
benar bagian dari perbedaan penafsiran. Tentu ini merupakan
perdebatan di kalangan para ahli tafsir, di luar kapasitas saya sebagai
saksi ahli peneliti dan/atau sosiolog.

94



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Hal lainnya, menyangkut konstruk pemahaman yang keliru di
sejumlah kalangan umat Islam tentang “Tadhkirah”, yang dipahaminya
sebagai kitab suci komunitas Ahmadiyah (JAI). Faktanya, jika benar
itu kitab suci tentu akan diagungkan dan dimuliakan oleh penganut-
penganutnya, namun temuan yang saya dapatkan justru tidak setiap
orang dalam komunitas Ahmadiyah tahu tentang “Tadhkirah”, apalagi
memiliki kitab tersebut. Jika benar “Tadhkirah” adalah kitab suci,
boleh jadi saya akan mendapat ujaran penistaan, dikejar dan diadili
oleh orang Ahmadiyah jika saya membawanya saja sembarangan,
apalagi saya gunakan bantal tidur. Fakta sosiologis ini menguatkan
saya bahwa “Tadhkirah” bukan kitab suci Jemaat Ahmadiyah. Fakta
sejarah justru memberikan bukti bahwa kitab suci mereka adalah Al-
Qur’an, bahkan pada penerbitan Al-Qur’an dan Terjemahannya pada
tahun 1978 M atau 1398 H pada masa Menteri Agama H. Alamsjah
Ratu Perwiranegara, oleh Tim Penyusun dinyatakan bahwa dari 27
kitab/buku bacaan yang dijadikan rujukan dalam melaksanakan
tugas penyusunan adalah The Holy Quraan yang ditulis oleh Mirza
Bashiruddin Mahmud Ahmad (Ahmadiyah Qadiani), serta The Holy
Quraan yang ditulis oleh Maulana Muhammad Ali M.A. (Ahmadiyah
Lahore).

Menyadari bahwa respons yang diakibatkan oleh regulasi
Pemerintah dan Pemerintah Daerah, yang berujung tekanan-tekanan
yang kuat terhadap JAI dan anggota-anggotanya di sejumlah daerah
menjadikan kesadaran baru di kalangan JAI bahwa sudah saatnya
dialog dilakukan dengan pendekatan publikasi tertulis (menggiatkan
penulisan ilmiah) yang lebih terbuka dan obyektif, sementara untuk
kegiatan peribadatan sebagai muslim dijalankan secara individu
per individu dan berjamaah pada masjid-masjid yang masih ada
pengelolanya.® Regulasi Pemerintah Daerah diterbitkan dalam

6 Buku-buku tersebut ditulis oleh kalangan ahli tafsir non-JAl dan anggota JAI,
yang ditopang oleh pemberi kata pengantar dari kalangan non-JAl. Beberapa buku

95



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

bentuk Surat Keputusan atau Peraturan Gubernur (misalnya di Jawa
Timur, Banten, Sulawesi Selatan, Jawa Barat, dan Sumatera Barat)
maupun Surat Bupati atau Keputusan Bersama Bupati, Kejari, Dandim
dan Kapolres (misalnya di Kota Tasikmalaya, Kota Bogor, Kota Depok,
Kota Bekasi, Sukabumi, Cianjur, Kuningan, Garut, Bogor, Pandeglang,
Serang, Lombok Timur, Lombok Barat, Mataram, Pekanbaru,
Kampar, Samarinda, Pontianak, Konawe Selatan, dan Banjarmasin)’ .
Bilamana kesempatan melakukan proses peribadatanpun telah
terancam sebagaimana dialami oleh para Pemohon, tentu fakta ini
secara sosiologis dipandang sebagai wujud konstruksi interpretative
pemahaman (verstehen) yang dapat mengakibatkan rusaknya
harmoni sosial dan lemahnya nilai-nilai kemanusiaan yang adil dan
beradab.

yang telah dipublikasikan di antaranya adalah buku Filsafat Ajaran Islam (2008) yang
diterjemahkan dari Islami Ushul Ki Filasafati karya Mirza Ghulam Ahmad. Selain itu
ada juga buku berjudul Klarifikasi Terhadap Kesesatan Ahmadiyah dan Plagiator
(2011) yang ditulis oleh Ahmad Sulaeman dan Ekky, ditunjang dengan kata pengantar
Ki Agus Zaenal Mubarok (Ketua Forum Lintas Agama Deklarasi Sancang). Untuk
menjawab buku Menggugat Ahmadiyah yang ditulis oleh Dr. Muchlis M. Hanafi,
dengan kata pengantar M. Quraish Shihab, maka JAI menerbitkan buku Ahmadiyah
Menggugat (2011) yang ditulis oleh R. H. Munirul Islam Yusuf dan Ekky O. Sabandi,
dilengkapi kata pengantar dari Prof. Dr. M. Qasim Mathar, MA (Guru Besar UIN
Alauddin Makassar), Zuhairi Misrawi (Moderate Muslim Society), dan Yenny Wahid
(The Wahid Institute). Mengenai Nabi Isa JAI menerbitkan buku berjudul Nabi Isa:
dari Palestina ke Kashmir (2007) yang ditulis oleh Syari R. Batuah. Isu internasional
tercantum dalam buku berjudul Ahmadiyah dan Inggris (2009) yang ditulis oleh M.
Abdul Hayee H.P. Selain itu ada pula buku berjudul Ajaranku (1993) yang merupakan
terjemahan dari Kisyti Nuh karya Mirza Ghulam Ahmad. Tidak hanya buku berbahasa
Indonesia, JAI juga memiliki buku-buku berbahasa asing, antara lain Murder in
the Name of Allah (1989) karya Mirza Tahir Ahmad dan Officeel Verslag Debat
yang merangkum debat antara majalah Pembela Islam dan majalah Sinar Islam
milik Ahmadiyah Indonesia pada tahun 1933, yang disusun PB Jemaat Ahmadiyah
Indonesia (1986).

7 Yayasan Lembaga Bantuan Hukum Indonesia (YLBHI), Jakarta, Oktober 2017

96



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Langkah-langkah respon positif ditempuh oleh para anggota
komunitas JAl dengan kesadaran pribadinya untuk semata-mata
menjalankan karakter seorang Ahmadi, sehingga ia harus lebih
mengembangkan citra perilaku yang humanis, membantu sesama
umat manusia, tidak konfrontatif, egaliter, serta menggunakan cara-
cara elegan berbasis intelektual. Sebagai bukti, komunitas JAI telah
memberikan kontribusi positif, sebagai baktinya kepada ummat
manusia di bumi Indonesia, misalnya menjadi relawan bencana alam,
sikap tunduk patuhnya pada Negara, dan terlibat dalam berbagai
misi kemanusiaan. Prestasi tersebut juga dibuktikan dengan adanya
penghargaan pemecah rekor MURI “Komunitas dengan Anggota
Pendonor Mata Terbanyak Secara Berkesinambungan” pada tanggal
22 Juli 2017, JAI telah mempersembahkan 258 pasang mata dan
memiliki 6.800 calon pendonor mata dari para anggota komunitas
JAL

Majelis Hakim yang Mulia,

Menyadari bahwa fakta-fakta sosiologis yang dialami oleh
komunitas JAl sebagaimana saya jelaskan di atas, pun saya dapat
merasakan nestapa apa yang telah dialami oleh para Pemohon,
kepada majelis hakim yang mulia, mohon berkenan berikan tafsir
konstitusional bersyarat terhadap pasal 1, 2 dan 3 dalam UU Nomor
1/PNPS/1965, sebagaimana diminta oleh para Pemohon, dengan
harapan setiap insan beragama sebagaimana komunitas Ahmadiyah,
dapat melaksanakan kembali ibadah-ibadahnya dengan tenang, di
rumah-rumah Allah yang mereka bangun, dengan penuh hikmat,
tenang dan penuh kedamaian.

Wassalaamu’alaikum Warahmatullaahi Wabarakaatuh

97



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Nama

Biodata Penulis

: Catur Wahyudi

Pekerjaan : Dosen Tetap di FISIP Universitas Merdeka Malang

Pendidikan

2014, S-3 Sosiologi & Antropologi Agama, UIN Syarif Hidayatullah,
Jakarta.

1993, S-2 llmu Sosiologi, Universitas Indonesia, Jakarta.

1988, S-1llmu Administrasi, Universitas Brawijaya, Malang.

Publikasi

2017, The Power of Inclusive Interaction in Resolving The Religious
Conflict (An Interactional Case of JAl, NU and Muhammadiyah
Activist in Bandung City), KARSA, Journal of Social & Islamic
Culture, Vol. 25, No. 2.

2017, Era Reformasi & Fakta-fakta Sosiologis Jemaat Ahmadiyah
Indonesia,Naskah Ahlipadapersidangan Mahkamah Konstitusi
pada 28 Nopember 2017 (www.mahkamahkonstitusi.go.id)

2015, Marginalisasi dan Keberadaban Masyarakat, Buku Publikasi,
penerbit Yayasan OBOR Indonesia.

2013, Kajian Pengukuran Tingkat Keberdayaan Masyarakat

98

Pedesaandilndonesia, Proyek Kajian dariDitjen Pembangunan
Desa Kemendagri, Ahli Sosiologi, kerjasama PT. Virama Karya
(Persero)



2011,

2010,

2008,

2008,

2005,

2005,

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Strategi Implementasi Program Pemberdayaan di Indonesia
(Belajar dari Pengalaman), Buku Publikasi 40 Tahun
Berkhidmat Untuk Negeri dalam Program Pemberdayaan
Masyarakat, PT. Amythass

Kajian Desain Pengembangan Kelembagaan Kesehatan
Masyarakat di Daerah Tertinggal, Proyek Kajian dari
Kementerian Negara Pembangunan Daerah Tertinggal, Team
Leader

Kajian Desain Pengembangan Ekonomi Lokal Dan
Pemberdayaan Masyarakat Melalui Pembentukan Lembaga
Keuangan Mikro (LKM) di Daerah Tertinggal, Proyek Kajian
dari Kementerian Negara Pembangunan Daerah Tertinggal,
Team Leader.

Akselerasi Keberdayaan dan Produktivitas Masyarakat
Miskin Melalui Pengembangan Model Infomobilization
dalam Program Telecenter, Penelitian Hibah Bersaing, DP3M
Ditjen DIKTI (ahli di bidang sosiologi)

Langkah Praktis Pengembangan Masyarakat, Bagian Bab
dari Buku “Dakwah Pemberdayaan Masyarakat, Paradigma
Aksi Metodologi”, Penerbit LkiS Pelangi Aksara, Yogyakarta

Mengais Harapan Menggapai Masyarakat Madani Melalui
Proses Pembelajaran Kritis dan Pembangunan Organisasi
Masyarakat yang Mandiri (Suatu Kajian pada Urban Poverty
Project di Indonesia), Artikel ilmiah dikontribusikan untuk
Jurnal PUBLISIA Fisip Unmer Malang.

99



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

100



8. Diskriminasi, Mayoritas-Minoritas dan
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau
Penodaan Agama

Oleh : Jayadi Damanik

Pendahuluan

Ketua dan para Anggota Majelis Hakim Konstitusi yang
mulia, dalam hubungannya dengan Pengujian Undang-Undang
Nomor 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/
atau Penodaan Agama (UU No.1/PNPS/1965) ini, saya awali dengan
menyebut konsep diskriminasi yang dikenal dalam hukum Hak Asasi
Manusia (HAM). Selanjutnya, konsep diskriminasi ini saya analisis
hubungannya dengan konsep mayoritas-minoritas. Alur pemikiran
tersebut hendak saya gunakan untuk mengkritisi perihal pencegahan
penyalahgunaan dan/atau penodaan agama, sebagaimana dimaksud
dalam UU No.1/PNPS/1965. Oleh karena itu, sesuai dengan bidang
ilmu dan pekerjaan yang saya tekuni, maka cara pandang yang saya
gunakan adalah cara pandang hukum HAM.

Diskriminasi

Merujuk pada Pasal 1 ayat (3) Undang-Undang Nomor 39
Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia (UU N0.39/1999), Indonesia
secara yuridis-normatif mengenal 11 variabel dasar diskriminasi,
salah satunya adalah diskriminasi atas dasar agama. Bila materi
muatan suatu undang-undang mengandung norma yang membatasi,
melecehkan, atau mengucilkan langsung ataupun tidak langsung
didasarkan pada pembedaan manusia atas dasar agama misalnya
yang berakibat pada pengurangan, penyimpangan atau penghapusan
pengakuan, pelaksanaan atau penggunaan HAM dan kebebasan
dasar dalam kehidupan individu maupun kolektif, maka norma
hukum yang demikian tergolong sebagai diskriminasi, karena tidak

101



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

sesuai dengan norma "perlakuan yang sama di hadapan hukum” yang
dijamiman dalam Pasal 28D ayat (1) UUD 1945. Inilah yang dalam
literatur hukum HAM disebut sebagai human rights violation through
legislation. Lebih-lebih lagi Konstitusi kita menjamin pula kebebasan
setiap orang memeluk agama dan beribadat menutur agamanya,
sebagaimana dimaksud dalam Pasal 28E ayat (1) UUD 1945.

Kiranya perlu pula dikemukakan bahwa 1 (satu) dari 7 (tujuh)
jenis hak yang tergolong sebagai HAM yang tidak dapat dikurangi
dalam keadaan apa pun (non-derogable rights) adalah hak beragama,
sebagaimana yang dijamin dalam Pasal 28I ayat (1) UUD 1945. Oleh
karena itu, dapat dipahami betapa mendasarnya hak beragama ini
sehingga negara bertanggung jawab untuk melindungi, memajukan,
menegakkan, dan memenuhinya, antara lain dengan cara memastikan
agar tidak ada norma dalam suatu undang-undang yang diskriminatif,
sebab undang-undang yang demikian tergolong melanggar HAM.
Hal ini sudah pernah saya kemukakan di ruangan ini 10 tahun lalu
dan pendapat saya itu bersesuaian dengan pendapat Majelis Hakim
Konstitusi saat itu dan dijadikan sebagai pertimbangan hukumnya
dalam Putusannya Nomor 6/PUU-V/2007. Lebih dari itu, ketika
pemberlakuan / penerapan norma yang diskriminatif itu nyata-nyata
berakibat pada korban tidak mendapatkan atau dikhawatirkan tidak
akan memperoleh penyelesaian hukum yang adil dan benar, maka
lagi-lagi hal itu tergolong sebagai pelanggaran HAM, sebagaimana
dimaksud dalam Pasal 1 Angka 6 UU N0.39/1999.

Sebagaicatatan, dapat dikemukakan bahwadalam konteks hak
atas kebebasan beragama dan berkeyakinan (KBB), “menghormati”
hak atas KBB setiap orang itu dipahami sebagai yang tidak menilai
apakah agama dan keyakinan itu benar atau salah dalam pandangan
teologisnya; “melindungi”-nya dipahami sebagai mencegah adanya
pihak ketiga yang menghalang-halangi hak atas KBB itu atau yang
memaksakan keyakinannya kepada orang lain; dan “memenuhi”-
nya dipahami sebagai yang memberikan pelayanan memadai untuk
manifestasi (pelaksanaan) hak atas KBB itu.

102



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Diskriminasi dan Mayoritas-Minoritas

Hubungan antara diskriminasi dan mayoritas-minoritas
benar-benar tak terbantahkan. Dikatakan demikian, karena korban
diskriminasi pada umumnya adalah minoritas, baik yang dilakukan
oleh state actor maupun yang dilakukan oleh non-state actor,
sebagaimana temuan dari penelitian saya di Selandia Baru, Australia,
Amerika dan di Indonesia (2003-2007) dengan beragam dasar
diskriminasi yang terjadi.

Berdasarkan temuan tersebut, saya hendak menegaskan
bahwa korban diskriminasi di Indonesia bukanlah kelompok
mayoritas, melainkan kelompok minoritas. Oleh karena itu pula
lah dikenal konsep affirmative action dalam hukum HAM yang
berlaku bagi yang lemah, rentan, termasuk yang minoritas agar
mereka terlindungi HAM-nya. Konsep affirmative action tidak dapat
diberlakukan kepada kelompok mayoritas. Upaya permohonan
judicial review undang-undang aquo oleh Para Pemohonnya saya
pahami dalam kerangka affirmative action tersebut, setidak-tidaknya
agar Mahkamah Konstitusi berkenan menghentikan pelanggaran
HAM kelompok minoritas di Indonesia oleh karena terjadinya multi-
tafsir dalam pemberlakuan undang-undang aquo yang nyata-nyata
berakibat pada korban tidak mendapatkan, atau dikhawatirkan tidak
akan memperoleh penyelesaian hukum yang adil dan benar.

Ahmadiyah dan UU No.1/PNPS/1965

Dengan merujuk pada pemahaman bahwa komunitas
Ahmadiyah sebagai minoritas bila dibandingkan dengan komunitas
lainnya di Indonesia, Sunni misalnya, sebagai penganut agama
Islam, maka komunitas Ahmadiyah tergolong sebagai korban akibat
diskriminasi dalam beragam wujudnya: masjidnya dibakar, disegel,
dirusak, dan sejenisnya, yang berdasarkan temuan saya, itu terjadi
antara lain karena pemberlakuan UU No.1/PNPS/1965 yang multi-
tafsir (melalui SKB 3 Menteri tentang Ahmadiyah), lebih-lebih

103



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

lagi seolah-olah satu-satunya tafsir yang benar adalah tafsir yang
diberikan oleh para tokoh agama yang komunitasnya mayoritas.
Perihal pemberlakuan undang-undang ini menjadi hal yang penting
untuk dicatat mengingat ketentuan dalam Pasal 51 ayat (1) UU MK
jo. PMK No.6/PMK/2005 menegaskan perihal kerugian hak dan/atau
kewenangan konstitusional karena diberlakukannya undang-undang,
menjadi dasar permohonan pengujian suatu undang-undang.

Biladicermatisecaraseksamajudul UU No.1/PNPS/1965, maka
jelas bahwa maksud pembuat undang-undang aquo semula adalah
dalam rangka ”“pencegahan”, sebagaimana judulnya ”Pencegahan
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama”. Tetapi karena norma
yang terdapat di dalamnya seiring dengan berjalannya waktu terbukti
kabur sehingga multi-tafsir, maka undang-undang aquo menyimpang
dari maksudnya yang semula, yaitu dalam rangka preventif
(pencegahan) menjadi represif (meminjam istilah yang digunakan
oleh Philippe Nonet dan Philip Selznick, 1978) sebagai konsekuensi
dari adanya kandungan diskriminatif berdasarkan agama di dalamnya,
sebagai akibat dari kabur dan/atau multi-tafsirnya undang-undang
aquo, oleh karena itu tergolong sebagai yang melanggar HAM.

ljinkansayamengemukakan maksud pembuatundang-undang
aquo sejak semula, bahwa latarbelakang lahirnya undang-undang
aquo adalah sebagai reaksi politik Pemerintah Indonesia ketika itu
atas upaya Partai Komunis Indonesia (PKI) yang melakukan kegiatan
politik agitasi atheisme dalam rangka merongrong kredibilitas agama
dan golongan agama, semangat kemenangan Golongan Komunis dari
China dan Vietnam serta peristiwa-peristiwa lainnya. Singkatnya,
kelahiran undang-undang aquo dilatarbelakangi oleh perkembangan
ketegangan politik dan ideologi saat itu, tidak ada hubungannya
dengan kelompok minoritas di Indonesia, seperti halnya Ahmadiyah,
Syiah, Kristen, dan sejenisnya. Dengan demikian, jelas bahwa maksud
dari pembuat undang-undang aquo adalah dalam rangka upaya
preventif (pencegahan), bukan represif terhadap minoritas yang
seringkali dituduh sebagai yang menodai agama. Sepanjang yang saya

104



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

ketahui, yang dilakukan oleh komunitas Ahmadiyah adalah beribadah
secara internal di dalam rumah ibadahnya, tetapi hak mereka untuk
menganut aliran agamanya ditiadakan, rumah ibadahnya dirusak,
dibakar, disegel, dan/atau dihalang-halangi beribadah, atas dasar
diberlakukannya undang-undang aquo yang multi-tafsir. Mereka
tidak melakukan penodaan agama atau melakukan perbuatan yang
menghasut untuk meniadakan keyakinan terhadap agama yang
dianut di Indonesia (atheisme).

Penutup

Agar pelanggaran HAM komunitas Ahmadiyah ini tidak
berlanjut, demikian pula agar pelanggaran HAM komunitas minoritas
lainnya juga tidak berlanjut, maka ketentuan dalam undang-undang
aquo haruslah dicegah untuk tidak multi-tafsir, dengan cara Mahkamah
Konstitusi memberi tafsir konstitusional bersyarat, yaitu bahwa norma-
norma dalam Pasal 1, Pasal 2 dan Pasal 3 dalam undang-udang aquo
tidak boleh dimaknai sebagai yang meniadakan hak untuk menganut
aliran agama yang berada di Indonesia oleh para penganutnya yang
beribadah secara internal yang merupakan bagian dari aliran-aliran
yang telah ada dan aktif menjalankan kehidupan keagamannya.

Akhirnya hendak saya tegaskan bahwa undang-undang
aquo tergolong represif dan memberikan privilege yang berlebihan
dalam melindungi kepentingan kelompok mayoritas, seolah-olah
undang-undang aquo boleh ditafsirkan sebagai dasar hukum untuk
meniadakan hak menganut aliran agama yang berada di Indonesia
oleh para penganutnya yang beribadah secara internal dan aktif
menjalankan kehidupan keagamannya. Di sinilah letak multi-tafsir
yang saya maksudkan, sehingga undang-undang aquo secara tidak
sengaja telah mengurangi, menghalangi, membatasi, dan/atau
mencabut HAM kelompok minoritas, oleh karena itu melanggar HAM,
sebagaimana dimaksud dalam Pasal 1 Angka 6 UU N0.39/1999. Saya
berpendapat bahwa Mahkamah Konstitusi memiliki alasan hukum
yang cukup untuk memberikan penafsiran konstitusional bersyarat

105



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

terhadap undang-undang aquo, sebagaimana yang dimohonkan oleh

Para Pemohonnya tersebut.

Konstitusi

Ketua dan para Anggota Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi
yang mulia, saya hendak mengakhiri uraian ini dengan mengutip
pendapat Luthfi Assyaukanie, Ph.D., dalam Putusan Mahkamah
No.140/PUU-VII/2009, yang saya maksudkan untuk

menggugah hati-nurani kita semua, berikut ini:

“Ketika agama Kristen muncul di Palestina pada paruh
pertama abad pertama masehi, orang-orang Yahudi
menganggapnya sebagai aliran sesat. Ketika Islam muncul
diArabia pada abad ke VI Masehi, Gereja Timur atau biasa
disebut Gereja Arab mengeluarkan dekrit bahwa agama
yang dibawa Nabi Muhammad itu sebagai sekte sesat.
Pola muncul dan berkembangnya agama hampir selalu
sama. Setiap pemunculan agama selalu diiringi dengan
ketegangan dan tuduhan yang sangat menyakitkan dan
seringkali melukai rasa kemanusiaan kita.

Ketika Rasulullah Muhammad SAW mengaku sebagai
nabi, masyarakat Mekah tidak bisa menerimanya. Mereka
menuduh nabi sebagai orang gila dan melempari beliau
dengan kotoran unta. Para pengikut nabi dikejar-kejar,
disiksa dan bahkan dibunuh seperti yang terjadi pada Bilal
bin Rhabah sang muadzin dan keluarga Amar bin Yasar”.

Demikianlah beberapa hal yang dapat saya paparkan pada
kesempatan ini. Semoga paparan ini berkenan bagi Ketua dan para
Anggota Majelis Hakim Konstitusi yang mulia untuk dijadikan sebagai
pertimbangan hukumnya. Akhirnya, saya meminta maaf kepada

semua pihak bila ada hal-hal yang kurang berkenan dari paparan ini.

Terima kasih.

Jakarta, 23 Oktober 2017

Dr. Jayadi Damanik, S.P., M.Si., S.H.

106



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis

Nama : Dr. Jayadi Damanik, S.P., M.Si., S.H.
Pekerjaan . Staf Pengajar Universitas Nasional di Jakarta
Pendidikan : Menyelesaikan S-3 llmu Hukum dari Universitas

Padjadjaran (UNPAD) Bandung pada tahun 2007

Sebagai Ahli di Pengadilan, a.l.:

Ahli di Pengadilan Negeri Pandeglang dalam perkara pidana
(Pasal 156A KUHP dan Pasal 45A ayat (2) UU ITE) dengan
Terdakwa Sdr. Alnody Bahari pada tanggal 22 Maret 2018;

Ahli dalam perkara pidana (Pasal 372 dan/atau 385 KUHP)
pada Tahap Penyidikan di Polda Metro Jaya pada tanggal 16
Nopember 2017 dengan Terlapor Suryawan Sentosa, dkk.;

Ahli di Pengadilan Negeri Bogor dalam perkara perdata Nomor:
52/Pdt.G/2017/PN.Bgr. pada tanggal 24 Oktober 2017;

Ahli di Mahkamah Konstitusi dalam Permohonan Judicial Review
Undang-Undang Nomor 1/PNPS/1965 dengan Perkara No.56/
PUU-XV/2017 pada tanggal 23 Oktober 2017;

Ahli di Mahkamah Konstitusi dalam Permohonan Judicial Review
Pasal 284, Pasal 285 dan Pasal 292 KUHP dengan Perkara No.46/
PUU-XIV/2016 pada tanggal 1 Februari 2017,

Ahli di Pengadilan Negeri Bogor dalam perkara perdata Nomor:
43/Pdt.G/2016/PN.Bgr. pada tanggal 2 Nopember 2016;

Ahli di PTUN Jakarta dalam Sengketa No.117/G/2016/PTUN.JKT
pada 22 September 2016;

Ahli di Mahkamah Konstitusi dalam Permohonan Judicial Review
Undang-Undang tentang MD3 pada tanggal 9 Oktober 2014

107



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

108

dengan Perkara No.83/PUU-XI1/2014;

Ahli di Pengadilan Negeri Tangerang dalam perkara perdata
No.512/Pdt.G/2013/PN.TNG. (Perbuatan Melanggar Hukum)
pada tanggal 24 Juli 2014;

Ahli dalam perkara pidana (Pasal 156a KUHP) pada Tahap
Penyidikan di Polres Kabupaten Bogor pada tanggal 7 Juli 2014
dengan Tersangka JRW yang menikah dengan AZ.;

Ahli di PTUN Bandung dalam Sengketa No.70/G/2013/PTUN-
BDG pada tanggal 3 Oktober 2013;

Ahli di PTUN Bandung dalam Sengketa No.56/G/2013/PTUN-
BDG pada tanggal 3 Oktober 2013;



9. Jemaat Ahmadiyah Berpayung

Di Bawah Pancasila dan Konstitusi
Republik Indonesia

Oleh : Mochammad Qasim Mathar

Yang Mulia Ketua Mejelis Hakim Mahkamah Konstitusi!
Yang Mulia Anggota Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi!

Sidang Mahkamah Konstitusi yang saya junjung tinggi kehormatannya!

Assalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh

Salam sejahtera untuk kita semua.

Saya sudah mengenal Jemaat Ahmadiyah sejak 50 tahun
yang lalu, yaitu masa saya memulai studi saya di Institut Agama
Islam Negeri (IAIN) Alauddin Makassar. Seterusnya, sebagai aktifis
mahasiswa di organisasi Himpunan Mahasiswa Islam (HMI) Cabang
Makassar, pengenalan kami kepada Jemaat Ahmadiyah di Makassar
sama dan serupa dengan pengenalan kami kepada ormas-ormas
Islam lainnya, seperti Muhammadiyah, NU, Persis, Alkhaerat, Darud
Dakwah wak Irsyad, Dewan Dakwah Islamiyah dan banyak organisasi
keagamaan dan kemahasiswaan lainnya pada masa itu. Yaitu, ormas-
ormas Islam itu memiliki kesamaan-kesamaan pokok di samping
perbedaan-perbedaannya. Biasa-biasa saja. Sesekali, pada masa itu,
saya melihat pemimpin Jemaat Ahmadiyah, yang kami kenal bernama
Saleh Nahdi, berkunjung ke kampus kami kuliah, yang pada masa itu
di kampus Universitas Muslim Indonesia (UMI), karena IAIN belum
memiliki kampus sendiri. Tidak ada perhatian khusus, apalagi bereaksi
terhadap pemahaman keislaman Ahmadiyah yang dipandang
berbeda dengan pemahaman ormas Islam lainnya, perbedaan mana
juga terdapat di antara sesama ormas Islam lainnya.

109



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Orang-orang Muslim yang bermazhab Sunni (Sunnah), yang
di Indonesia warga Muslimnya pada umumnya bermazhab Sunni,
pengertian Islam mereka dasarkan pada hadis Nabi Muhammad
saw. yang sangat populer, yakni ketika Nabi Allah itu didatangi
oleh malaikat Jibril dan bertanya: Apakah Islam itu?, Nabi Allah itu
menjawab: “Islam adalah kamu bersaksi bahwa tiada Tuhan selain
Allah dan Muhammad adalah Rasul Allah, dan kamu melaksanakan
salat, menunaikan zakat, berpuasa pada bulan Ramadan, dan berhaji
bagi yang sanggup berkunjung ke sana (ke Tanah Suci)”. Jawaban
Nabi Muhammad tersebut kemudian terkenal sebagai “Rukun Islam
yang Lima” atau “Lima Rukun Islam”. Pengakuan dan pelaksanaan
terhadap kelima rukun itu, menyebabkan seseorang disebut sebagai
Muslim. Tegasnya, dalam paham Sunni, seseorang disebut Muslim
jika kelima rukun tersebut diakui dan dianut. Sepanjang pengetahuan
saya, kelima rukun sebagai tanda keislaman seseorang, juga dianut
dan dilaksanakan oleh Jemaat Ahmadiyah Indonesia. Muslim Ahmadi
(Ahmadiyh), sama seperti Muslim Sunni (Sunnah), menerima dan
melaksanakan kelima rukun Islam tersebut. Di dalam buku Dasar-
Dasar Hukum & Legalitas Jemaat Ahmadiyah Indonesia, yang
diterbitkan oleh Jemaat Ahmadiyah Indonesia, dinyatakan bahwa
“Anggota Jemaat Ahmadiyah adalah Islam, kitab sucinya Al-Quran
yang terdiri dari 30 juz dan 114 surah, nabinya Nabi Muhammad Saw
berdasar kepada 5 Rukun Islam dan 6 Rukun Iman”.

Dengan demikian, adalah keliru pandangan yang menyatakan
bahwa Jemaat Ahmadiyah bukan Islam. Dengan kata lain, rukun Islam
Muslim Sunni sama dengan rukun Islam Muslim Ahmadi (Ahmadiyah).
Saya ingin menambahkan, bahwa kelima rukun Islam tersebut, juga
dianut dan dilaksanakan oleh orang-orang Muslim yang bermazhab
Syii (Syiah). Jadi, di planet bumi ini, di mana ada tiga peta atau mazhab
besar kaum Muslimin, yaitu: Muslim Sunni (Sunnah), Muslim Syii
(Syiah), dan Muslim Ahmadi (Ahmadiyah), ketiganya adalah Islam.

110



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Dalam riwayat hadis yang saya singgung di atas, malaikat
Jibril juga bertanya kepada Nabi Muhammad saw.: Apakah iman
(keimanan) itu? Nabi Muhammad menjawab bahwa iman adalah
bahwa kamu beriman (percaya) kepada Allah, malaikat-malaikat-
Nya, kitab-kitab-Nya, rasul-rasul-Nya, Hari Akhirat, dan takdir baik
dan buruk. Seperti tadi rukun Islam, ulama kemudian merumuskan
jawaban Nabi tersebut sebagai “Rukun Iman yang Enam” atau “Enam
Rukun Iman”.

Majelis Mahkamah yang mulia!

Sungguh menjadi penting untuk menjadi perhatian kita
bersama, terutama kaum Muslimin dalam ketiga peta atau mazhab
besar tadi: Sunni, Syiah, dan Ahmadiyah, bahwa justeru dalam
hal rukun iman, hal yang paling mendasar dalam keberagamaan
seseorang, kaum Muslimin tidak persis sama dalam beberapa cabang
dari rukun iman tersebut. Dalam sejarah pemikiran Islam, bidang
studi yang saya tekuni, dijelaskan bahwa pada abad kedelapan dan
kesembilan Masehi, atau sekitar satu abad setelah wafatnya Nabi
Muhammad, di tengah kaum Muslimin lahir kelompok Muslim yang
dikenal dengan nama Muktazilah. Muslim Muktazilah menganut lima
prinsip keimanan, atau al-Ushul al-Khamsah, yaitu: “Tauhid, Keadilan,
Al-Wa'd wa al-Wa’id (Janji dan Ancaman Allah pasti terlaksana), Al-
Manzilah bain al-Manzilatain (posisi tidak beriman dan tidak kafir
bagi pelaku dosa besar), dan Amar Makruf dan Nahi Munkar”. Itulah
Lima Rukun Iman Muslim Muktazilah, yang dalam sejarah pemikiran
teologi Islam, sudah dikenal sejak masa yang masih awal dari sejarah
Islam. Juga, pada masa yang amat dini itu, Rukun Iman yang Lima
dari Muslim Syii (Syiah) sudah dikenal di dalam studi-studi keislaman.
Lima Rukun Iman Muslim Syii (Syiah) adalah percaya kepada:
“Ketauhidan Allah, Keadilan, Kenabian, Kebangkitan, dan percaya
kepada Keimamahan (Imamiah)”.

111



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Majelis Mahkamah yang mulia!

Jadi, ketiga versi rukun keimanan, di mana yang satu dengan
lainnya tidak persis sama tersebut, sebenarnya sudah menjadi
pengetahuan di kalangan terpelajar dan terdidik dari kaum Muslimin.
Pengetahuan tentang ketiga versi keimanan itu, baru diketahui
semakin meluas, ketika zaman kita, sebagai akibat dari kemudahan
yang diciptakan oleh ilmu pengetahaun dan teknologi, khususnya
di bidang informasi dan transportasi, terjadi pergerakan manusia
lintas negara dan benua, selain tersebarnya buku-buku keislaman di
negeri-negeri Islam. Keterbukaan zaman kita sekarang, mencegah
kita untuk menyatakan bahwa hanya satu saja dari ketiga mazhab
besar Islam itu, adalah Islam, dua yang lainnya bukan Islam. Hal ini
dikemukakan di depan Majelis Mahkamah yang mulia ini, di sini,
agar biarlah secara berangsur-angsur di negara ini dan segenap
warga negaranya, terbangun kesadaran bahwa karena sama persis
Rukun Islamnya, maka kaum Sunni, Syiah dan Ahmadiyah, semuanya
adalah kaum Muslimin, meskipun dalam rukun keimanan, mereka
tidak persis sama! Perbedaan di antara ketiganya adalah perbedaan
di dalam memahami kitab suci Alquran dan hadis Nabi Muhammad
saw., yang sama-sama mereka sucikan. Perbedaan itu tumbuh dan
wujud dalam proses dan produk sejarah kaum Muslimin. Khususnya,
Muslim Ahmadi (Ahmadiyah) sebagai produk sejarah Islam yang baru
berusia satu abad lebih. Karena kesadaran historis demikian, pada
hemat saya, Prof. M. Quraish Shihab menyatakan, bahwa “Orang
yang masih mempertentangkan Sunni-Syiah adalah orang yang lahir
terlambat”. Saya ingin menambahkan pernyataan Quraish Shihab itu,
dengan menyatakan: “Orang yang masih mempertentangkan Sunni,
Syiah, dan Ahmadiyah seharusnya lahir pada abad-abad yang silam”.

112



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Sidang Mahkamah yang saya junjung tinggi kehormatannya!

Yang Mulia Ketua Mejelis Hakim Mahkamah Konstitusi dan
Yang Mulia Anggota Majelis Hakim Mahkamah!

Maka, saya menjadi heran, pada zaman yang sudah terbuka sekarang,
di banding lima puluh tahun yang silam ketika saya mengenal
Ahmadiyah, di sini, di negara ini, orang-orang Muslim Ahmadiyah
mengalami kesulitan dan tindakan kekerasan. Padahal saya tahu,
konstitusi negara kita menerangkan dan menegaskan, bahwa “Negara
Indonesia adalah negara hukum”; bahwa “Segala warga negara
bersamaan kedudukannya di dalam hukum dan pemerintahan”;
"bahwa “Setiap orang berhak atas pengakuan, jaminan, perlindungan
dan kepastian hukum yang adil serta perlakuan yang sama di hadapan
hukum”; bahwa “Setiap orang berhak bebas dari perlakuan yang
bersifat diskriminatif atas dasar apa pun dan berhak mendapatkan
perlindungan terhadap perlakuan yang bersifat diskriminatif itu;
bahwa “Setiap orang bebas memeluk agama dan beribadat menurut
agamanya,...”; bahwa “Setiap orang berhak atas kebebasan meyakini
kepercayaan,...”; dan bahwa “Negara menjamin kemerdekaan tiap-
tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk
beribadah menurut agama dan kepercayannya itu”. Bagi saya, posisi
negara sangat terang dan jelas, yaitu berdiri tegak di atas konstitusi,
menjaganya, menegakkannya, dan melindungi segenap warganya
untuk merasa nyaman dan damai berkonstitusi di negeri ini.

Maka, jika orang-orang Muslim Ahmadiyah dinodai,
dihina, dirusak dan dibakar masjid mereka sebagai tempat mereka
beribadah, saya layak bertanya, di manakah spirit konstitusi kita pada
penodaan dan penghinaan rumah ibadah yang demikian? Sekiranya
pun saya tidak paham, bahkan tidak tahu, tentang konstitusi Republik
Indonesia, saya pasti akan terkesima, tertegun, merasa berdosa dan
beristigfar memohon ampun kepada Allah kalau mengetahui ada

113



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

gereja, sinagog, kuil, dan rumah ibadah dibakar karena kemarahan.
Tanpa konstitusi pun, saya sadar bahwa Alquran, kitab suci yang saya
anut, mencela dan melarang perbuatan menodai dan merusak rumah
ibadah. Alguran menyatakan: “..Seandainya Allah tidak menolak/
mencegah (keganasan) sebagian manusia atas sebagian yang lain,
niscaya telah dirobohkan biara-biara Nasrani, gereja-gereja, rumah
ibadah orang Yahudi dan masjid-masjid, yang di dalamnya banyak
disebut nama Allah. Allah pasti akan menolong orang yang menolong
(agama)-Nya. Sungguh Allah Maha Kuat dan Maha Perkasa”(Alquran,
surah 22, ayat 40).

Kini, saya sadar bahwa ayat-ayat konstitusi Republik Indonesia,
ternyata satu nafas dan satu spirit dengan ayat Alquran tersebut.
Di majelis Mahkamah yang mulia ini, karena itu, saya menyatakan
harapan saya bahwa semoga spirit ayat-ayat konstitusi negara kita
berjalan lurus dengan semua peraturan, perundang-undangan,
kebijakan publik menyangkut agama dan kepercayaan warga negara.
Tidak justeru berjarak dan menjauh dari spirit konstitusi. Sebab, saya
senantiasa yakin bahwa di bawah naungan konstitusi dan semua
turunannya, warga negara akan beribadah dengan aman, khusuk,
damai, dan bergembira di rumah ibadah mereka.

Terima kasih, saya mendapat kehormatan menyampaikan
pikiran saya di depan Majelis Mahkamah yang mulia. Semoga Tuhan
Yang Maha Esa merahmati kita semua. Sebagai bangsa, kita adalah
satu. Dan, di bawah konstitusi, Undang-Undang Dasar negara Kkita,
kita bergerak bersama di jalan-jalan perbaikan, demi kesejahteraan
dan kemajuan bersama!

Salam sejahtera untuk kita semua!

Wassalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh

114



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis

Nama . Prof. Dr. Mochammad Qasim Mathar, MA

Pekerjaan : Dosen bidang Pemikiran Islam di UIN Alauddin
Makasar dan Universitas Muhammadiyah Makasar

Pendidikan : S3 IAIN (UIN) Syarif Hidayatullah Jakarta

Organisasi

o Ketua Forum Antar Umat Beragama di Makasar
e Anggota Komunitas Indonesia untuk Demokrasi (KID) Jakarta

o Ketua Yayasan Iforeso (Bergerak di bidang pendidikan PAUD dan
Pesantren)

115



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

116



10. Hak atas Kebebasan Beragama dan
Berkeyakinan Penganut JAI

Oleh : M. Imdadun Rahmat

Ketua dan para Anggota Majelis Hakim Konstitusi yang
mulia, sesuai dengan kapasitas saya sebagai pegiat HAM saya
akan menyampaikan tentang jaminan kebebasan beragama dan
berkeyakinan penganut JAI dan ketentuan pengaturannya dari
perspektif HAM.

Jaminan Hak Atas Kebebasan Beragama dan
Berkeyakinan menurut UUD 1945 dan Undang-Undang.

Jaminan konstitusi terhadap kebebasan beragama atau
keyakinan di Indonesia ditegaskan dalam pasal 28E ayat (1) dan
ayat (2) Undang-Undang Dasar 1945. Kedua ayat itu menyatakan
bahwa, ”Setiap orang bebas memeluk agama dan beribadat menurut
agamanya.” Bahwa, ” Setiap orang berhak atas kebebasan meyakini
kepercayaan, menyatakan pikiran dan sikap sesuai dengan hati
nuraninya.” Jaminan ini diperkuat lagi dalam pasal 29 ayat (2) UUD
1945, yang menyebutkan bahwa “Negara menjamin kemerdekaan
tiap-tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing dan
untuk beribadat menurut agamanya dan kepercayaannya itu.”
Pasal-pasal ini dengan jelas menjamin prinsip kemerdekaan dan
kesukarelaan (non-coersive /asas tidak ada paksaan) dalam meyakini

atau memeluk dan menjalankan/mengamalkan agama dan keyakinan.

Di samping itu, dalam Pasal 28I ayat (1) Undang-Undang
Dasar 1945 dinyatakan bahwa kebebasan beragama dan berkeyakinan
adalah bagian dari “hak asasi manusia yang tidak dapat dikurangi

117



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dalam keadaan apa pun”.

Selain UUD 1945, UU No. 39 Tahun 1999 juga menjamin
pengakuan (recognition), penghormatan (respect), dan pemajuan
(promote) akan hak warga negara akan kebebasan beragama dan
berkeyakinan. Bahkan UU no. 39 juga menegaskan kewajiban negara
untuk memberikan jaminan perlindungan (protec) hak tersebut
sebagaimana ada pada pasal 22.

Status non-derogation rights bagi religious freedom and
beliefs ini juga ditegaskan kembali dalam UU no. 39 tentang HAM,
pasal 4.

UU lain yang mengatur hak KBB adalah UU No. 12 Tahun
2005 tentang ratifikasi Kovenan Internasional tentang Hak Sipil dan
Politik. Pada pasal 18 UU ini ditegaskan jaminan kebebasan memilih
dan mengamalkan agama, bebas dari pemaksaan, ketatnya syarat
pengaturan, dan hak orang tua mendidik agama anak-anaknya.

Jaminan Hak Atas Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan menurut
Instrumen HAM Internasional

Norma-norma hukum internasional yang mengatur
dan menjamin hak atas kebebasan beragama dan berkeyakinan
memperoleh penegasan dalam Pasal 18 Universal Declaration on
Human Rights dan Pasal 18 Kovenan Internasional tentang Hak-
Hak Sipil dan Politik (ICCPR). Pasal 18 Deklarasi Universal HAM PBB
menyatakan: “Setiap orang berhak atas kebebasan pikiran, hati
nurani, dan agama, dalam hal ini termasuk kebebasan berganti
agama atau kepercayaan, dan kebebasan untuk menyatakan agama
atau kepercayaan, dengan cara mengajarkannya, melakukannnya,
beribadat dan mentaatinya, baik sendiri maupun bersama-sama
dengan orang lain, di muka umum maupun sendiri”.

118



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Sedangkan Pasal 18 ICCPR menegaskan hak kebebasan
memiliki atau memeluk agama atau keyakinan atas pilihannya sendiri,
kebebasan melaksanakan agama atau kepercayaan, dengan cara
mengajarkannya, mengamalkannya, beribadat dan mentaatinya, baik
sendiri maupun bersama-sama dengan orang lain, di muka umum
maupun sendiri. Pasal ini juga mengandung larangan pemaksaan yang
mengganggu kebebasan seseorang untuk memiliki atau memeluk
agama atau keyakinan atas pilihannya sendiri.? Status non-derogation
bagi hak kebebasan beragama dan berkeyakinan yang dijamin pasal
18 ICCPR ini ditegaskan oleh Pasal 4 ayat 2 ICCPR.2

Penegasan tentang hak kebebasan beragama dan
berkeyakinan juga terdapat dalam Deklarasi Kairo OKI tentang HAM
dan Islam pasal 10 yang melarang pemaksaan pindah agama atau
pemaksaan tidak beragama dan Deklarasi HAM Negara-negara Arab
(Arab Charter on Human Rights) pasal 30° yang substansinya sama
dengan Pasal 18 ICCPR.

Kebebasan beragama juga didukung oleh sebuah Deklarasi
Majelis Umum PBB yakni Declaration on the Elimination of All Forms
of Intolerance and of Discrimination based on Religion or Belief
(November 1981) yang intinya berisi ruang lingkup hak pengamalan
agama dan keyakinan yang harus dihormati dan dilindungi, larangan
pemaksaan dan diskriminasi berdasarkan agama dan keyakinan.
Deklarasi ini penting digunakan sebagai pertimbangan dalam

1 National Human Rights Commite of Qatar, Al-Ahd Al-Dauli Al-Khos bi Al-Huqugq
Al-Madaniyyah wa Al-Siyasiyyah/ International Covenant on Civil and Political Rights,
him. 12

2 Ibid, him. 3-4

3 Deklarasi HAM Liga Arab ini disahkan pada bulan Mei tahun 2004 di Tunisia.
Lihat National Human Rights Commite of Qatar, Al-Mitsaq Al-Arabi li Huquq Al-Insan/
Arab Charter on Human Rights, him. 16

119



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

menafsirkan isi pasal 18 ICCPR ini.* Terkait dengan ruang lingkup
kemerdekaan pengamalan agama dan kepercayaan (dalam bentuk
peribadatan, ketaatan, pengamalan dan pengajaran) yang dijamin,
dijelaskan dalam Pasal 6 Deklarasi ini.

Penciptaan suasana yang kondusif bagi religious freedom juga
didukung oleh adanya larangan manifestasi agama dan keyakinan
yang berbentuk propaganda perang, hasutan kebencian atas dasar
kebangsaan, rasial atau agama yang bisa menyulut diskriminasi,
permusuhan atau kekerasan. Larangan hatred speech yang sangat
penting bagi menjaga agama agar tidak menjadi sumber konflik,
kebencian dan kekerasan serta membina perdamaian dan harmoni
antar umat manusia ini termuat dalam ICCPR pasal 20.

Pasal 22 (d) dari Deklarasi Kairo Organisasi Konferensi Islam
tentang Hak Asasi Manusia dalam Islam juga menetapkan bahwa:
“Dilarang membangkitkan kebencian kebangsaan atau doktrinal atau
melakukan apapun yang mungkin menghasut kepada segala bentuk
diskriminasi rasial”.®

Pengertian agama dan keyakinan dalam instrumen HAM
internasional ternyata tidaklah sempit. Dalam Komentar Umum No.
22 (48) Komite HAM PBB tentang substansi normatif ICCPR pasal 18
dijelaskan bahwa pengertian agama dan keyakinan meliputi agama,
keyakinan atau kepercayaan tradisional, dan agama, keyakinan atau
kepercayaan yang baru didirikan.

4 Mafred Nowak, U.N. Covenant on Civil and Political Rights, CCPR Commentary,
2nd revised edition, N.P. Engel, Publishers, 2005, him. 409

5 Mashood A. Baderin, Hukum internasional Hak Asasi Manusia & Hukum Islam,
terj. Musa Kazhim dan Edwin Arifin, Jakarta: Komisi Nasional Hak Asasi Manusia
2010. Hal. 133

120



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Pembatasan dan Pengaturan Hak atas Kebebasan dan
Berkeyakinan

Sebagaimana lazimnya, dalam HAM diakui dimungkinkannya
pembatasan dan pengaturan terhadap hak dan kebebasan jenis
derogable rights dengan alasan yang kuat. Terdapat prasyarat
pembatasan yang dikenal sebagai Siracusa Principle. Prinsip-prinsip
ini terdapat dalam UUD 1945 Pasal 28J, UU No. 39/1999 Pasal
23 (2), ICCPR Pasal 19 (3), Pasal 21, dan Pasal 22 (2). Pembatasan
dan pengaturan harus melalui UU, pembatasan itu dibuat dalam
atmosfer demokrasi, dan betul-betul hanya untuk kepentingan: 1.
Menjaga nilai-nilai moral bangsa; 2. Ketertiban umum, 3. Kesehatan
masyarakat, 4. Keselamatan bangsa, dan 5. Menjaga hak-hak asasi
dan kebebasan dasar orang lain.

Terkait dengan pembatasan dan pengaturan hak atas
kebebasan beragama dan berkeyakinan penting memahami
substansinya secara benar. Pada dasarnya, berbagai norma HAM
memasukkan hak beragama dan berkeyakinan dalam kategori
hak yang tidak bisa dikurangi dalam keadaan apapun dan oleh
siapapun (non-derogable rights). Tetapi, di sini lazim dibedakan
antara kebebasan berkeyakinan dan beragama atau berkepercayaan
dengan kebebasan untuk menjalankan agama atau kepercayaannya.
Pembedaan ini secara legal sangat penting untuk membedakan di
wilayah mana negara diperbolehkan untuk mengatur dan membatasi
dengan undang-undang dan wilayah mana negara dilarang untuk

melakukan pembatasan itu.

Secara filosofis dan teoritis, hak atas kebebasan beragama dan
berkeyakinan dapat dipilah ke dalam kategori: forum internum (privat
freedom) dan forum externum (public freedom). Forum Internum
adalah eksistensi spiritual individual seseorang, sebuah wilayah yang
secara teoritis tidak dimungkinkan dilakukan pengurangan (derogasi)

121



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

hak atas kebebasan beragama dan keyakinan tersebut. Dimensi
individual tercermin dalam perlindungan terhadap keberadaan
spiritual seseorang termasuk di dalam dimensi ini adalah memilih
— mengganti, mengadopsi - dan memeluk agama dan keyakinan.®
Maka hal ini bersifat non-derogable, tidak bisa dikurangi, diatur
dan dikriminalisasikan. Kebebasan ini membutuhkan perlindungan
khusus oleh negara.

Sedangkan dimensi kolektif tercermin dalam perlindungan
terhadap keberadaan seseorang untuk mengeluarkan keberadaan
spiritualnya dan mempertahankannya di depan publik (forum
eksternum). Forum eksternum yang juga disebut sebagai “community
right”, berupa hak memanifestasikan dan pengkomunikasian
materi-materi spiritual kepada dunia yang lebih luas dan upaya
mempertahankan kesalehan di ruang publik. Hak-hak dasar atas
kebebasan berkomunikasi tidak hanya melindungi eksistensi spiritual
seseorang tetapi juga melindungi kebebasan seseorang untuk
mewujudkan keyakinan dan ajaran agama dalam kehidupan nyata.

Kategori Forum Externum yang merupakan manifestasi
dari keyakinan ke dalam kehidupan nyata ini merupakan subjek
pembatasan yang diatur dalam Pasal 28) UUD 1945 dan Pasal 18
ayat 3 ICCPR. Hak-hak dalam kategori ini dengan selektif dan sangat
ketat dapat dikurangi (di-derogasi). Untuk menentukan apakah hak
beragama dan berkeyakinan tertentu mengancam atau melanggar
ketertiban, kesehatan, moral masyarakat, keamanan negara dan hak
serta kebebasan dasar orang lain haruslah ditentukan oleh hukum,
UU atau pengadilan yang beroperasi dalam situasi yang adil, non-
diskriminatif dan demokratis (Siracusa Principles).”

6 Manfred Nowak, him. 410-411

7 Mafred Nowak, him. 417-418. Siracusa Principles adalah prinsip-prinsip
mengenai ketentuan pembatasan dan pengurangan hak yang diatur di dalam

122



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Terdapat beberapa hal yang tidak boleh diintervensi, dipaksa,
atau dipengaruhi dengan cara-cara manipulatif (seperti indoktrinasi,
brainwashing, dan penggunaan sarana obat-obat psichotropica dan
sebagainya), oleh negara atau pihak manapun karena itu adalah
forum internum: 1. Memilih dan mengimani agama, keyakinan atau
kepercayaan; 2. Memilih dan mengimani sekte atau madzhab tertentu
dalam suatu agama; 3. Memilih untuk taat pada (menjalankan)
suatu ajaran agama atau tidak taat; dan 4. Memikirkan, memahami,
merenungi, menafsirkan dan mengembangkan pemikiran tentang
agama.

Namun ada beberapa hak yang bisa dikurangi atau diatur
dengan persyaratan yang sangat ketat karena ia tergolong Forum
Eksternum: 1. Menjalankanibadatritual; 2. Menjalankan ajaranagama
non ibadat; ceramah agama, pertemuan agama, pendidikan agama,
perayaan hari-hari besar, menyiarkan agama, dll; 3. Mendirikan
dan menggelola rumah ibadat; 4. Kebebasan menggunakan simbol-
simbol agama; 5. Kebebasan mengangkat pemimpin agama; 6.
Mendirikan dan mengelola sarana-sarana keagamaan lain seperti:
sarana pendidikan, tempat pertemuan, pusat studi agama, dan lain-
lain; 7. Membentuk dan menjalankan organisasi berbasis agama
dengan jaminan status legal; 8. Mengelola pendidikan keagamaan;
9. Kebebasan menulis, mengajarkan dan menyebarluaskan ajaran
agama; 10. Memperoleh status keagamaan; 11. Memperoleh
pendidikan dan pengajaran agama sesuai dengan agama orang
tua/wali; 12. Memperoleh layanan menikah, bercerai, dan upacara
kematian; dan 13. Memperoleh hak-hak kewarganegaraan tanpa
didiskriminasi karena agama.

Kovenan Internasional tentang Hak Sipil dan Politik. Prinsip-prinsip ini dihasilkan oleh
sekelompok ahli hukum internasional yang bertemu di Siracusa, Italia pada April dan
Mei 1984.

123



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Dalam ranah forum eksternum terdapat dua kategori hak dan
kebebasan yakni yang diekspresikan di ruang “privat” dan “publik”
(di muka umum). Ada beberapa pengamalan agama dan keyakinan
yang bisa dilakukan secara sendiri-sendiri atau bersama-sama dalam
ruang-ruang (privat) pribadi penganut bersangkutan. Pengertian
ruang privat dalam hal ini adalah ketika dalam menjalankan
agama dan keyakinannya, seseorang atau sekelompok orang tidak
meninggalkan wilayah keberadaan individual atau kelompoknya
dan tidak menyentuh wilayah privat orang lain, atau kelompok lain.
Contoh atas situasi ini adalah ketika seseorang mengamalkan ajaran
keagamaan, baik secara sendiri-sendiri maupun bersama komunitas
keagamaan atau keyakinan tanpa “menyentuh”, “mengenai”,
“mempengaruhi” atau “mengubah” orang lain, atau kelompok lain.

Yang masuk dalam kategori forum eksternum wilayah privat
antara lain menjalankan ibadat agama, ceramah agama, pertemuan
agama, pembinaan dan pendidikan agama, dan perayaan hari-hari
besar keagamaan yang dilakukan dalam ruang privat. Contoh ruang
privat dimaksud antara lain rumah tinggal, ruang-ruang pribadi
di tempat pekerjaan, rumah ibadah (masjid, gereja, dll.) milik
komunitas, tempat kegiatan keagamaan dan tempat pendidikan
milik komunitas. Ruang privat dimaksud juga meliputi ruang
publik (misalnya gedung pertemuan) yang dipergunakan kegiatan
keagamaan yang diselenggarakan secara tertutup atau terbatas pada
komunitas besangkutan.

Karena sifat keprivasian yang lebih, serta kemiripan atau
kedekatan dengan karakter forum internum (dalam arti kemungkinan
bersentuhan dengan orang lain atau kelompok lain lebih kecil), maka
kebebasan dan keleluasaan pengamalan beragama dan berkeyakinan
harus lebih tinggi dibandingkan dengan forum eksternum yang masuk
dalam kategori publik. Sifat ketertutupan menyebabkan kemungkinan
pengaruh buruk sangat kecil terhadap kehidupan masyarakat umum

124



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

terkait moral masyarakat, kesehatan, ketertiban dan keselamatan
masyarakat, serta hak dan kebebasan dasar orang lain sebagaimana
dimaksudkan dalam Pasal 28 J UUD 1945. Dengan kata lain, untuk
tetap menjamin hak beragama dan berkeyakinan, menyangkut forum
eksternum privat, pelarangannya tidak bisa dibenarkan. Bahkan,
pengurangan, pembatasan dan pengaturannya sekalipun harus
seminimal mungkin.

Inti Permasalahan

Terkait dengan pelanggaran hak atas kebebasan beragama
dan berkeyakinan terhadap kaum minoritas khususnya kelompok
agama yang dianggap sesat, terutama disebabkan oleh adanya
UU dan regulasi yang tidak selaras dengan jaminan hak kebebasan
beragama dan berkeyakinan yang digariskan oleh konstitusi dan UU.

Antara lain adalah UU No. 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama. UU ini dalam
kenyataannya mendestruksi posisi negara sebagai pelindung bagi
semua agama dan keyakinan berdasarkan Pancasila dan melegitimasi
tindakan aparatur negara yang intervensionis dan diskriminatif.
Sebab UU yang di Negara lain dikenal sebagai blasphemy law yang
seharusnya hanya melarang penghinaan terhadap agama ini, ternyata
juga mengandung pelarangan penafsiran agama yang dianggap
penyimpangan terhadap pokok-pokok ajaran suatu agama.

Oleh karenanya, para pegiat HAM menilai UU ini secara
keseluruhan bermasalah dan menuntut untuk dicabut. Argumennya,
menafsiran atas suatu ajaran agama (apapun hasil penafsiran itu,
sama atau berbeda dengan penafsiran main stream) adalah forum
internum yang tidak boleh dikurangi, dibatasi apalagi dilarang.
Terlepas dari ruang privat atau ruang publik (di muka umum).

125



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Akan tetapi, permohonan pencabutan ini ditolak Mahkamah
Konstitusi. UU ini dianggap masih berkesesuaian dengan Konstitusi.
Partikularitas HAM berkaitan dengan kekhususan konteks budaya
dan masyarakat Indonesia menjadi salah satu alasan penolakan ini.
Pelarangan penyebaran penafsiran yang dianggap sesat di muka
umum dianggap sebagai jalan tengah. Artinya, yang dilarang bukan
aktifitas internal tetapi hanya aktifitas yang menyentuh dimensi
eksternal.

Hal ini terlihat jelas dalam Pertimbangan MK dalam Putusan
No. 140/PUU-VII/2009 Pengujian Undang-Undang Nomor 1/
PNPS/Tahun 1965 tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau
Penodaan Agama terhadap Undang-Undang Dasar Negara Republik
Indonesia Tahun 1945. Di Halaman 287 Mahkamah Konstitusi
memberikan Pertimbangan: “Menimbang bahwa UU Pencegahan
Penodaan Agama tidak melarang seseorang untuk melakukan
penafsiran terhadap suatu ajaran agama ataupun melakukan
kegiatan keagamaan yang menyerupai suatu agama yang dianut
di Indonesia secara sendiri-sendiri. Yang dilarang adalah dengan

sengaja di__muka umum menceritakan, menganjurkan atau

mengusahakan dukungan umum, untuk melakukan penafsiran
tentang sesuatu agama yang dianut diIndonesia atau melakukan
kegiatan keagamaan yang menyerupai kegiatan keagamaan dari
agama itu, penafsiran dan kegiatan mana menyimpang dari pokok-
pokok ajaran agama itu (Pasal 1 UU Pencegahan Penodaan Agama)....”.
(Garis bawah dan penebalan dari penulis)

Pada Halaman 288 Mahkamah Konstitusi juga memberikan
pertimbangan : “.. Menurut Mahkamah, UU Pencegahan Penodaan
Agama tidak membatasi keyakinan seseorang (forum internum), akan
tetapi hanya membatasi pernyataan pikiran dan sikap sesuai hati
nuraninya di depan umum (forum externum)yang menyimpang
dari pokok-pokok ajaran agama vyang dianut di Indonesia,

126



mengeluarkan perasaan atau melakukan perbuatan yang pada
pokoknya bersifat permusuhan, penyalahgunaan atau penodaan
terhadap suatu agama yang dianut di Indonesia;

Namun demikian, formula ”jalan tengah” yang digariskan MK
yakni kebebasan aktifitas internal dan pelarangan penyebarannya
di muka umum bagi penganut JAI, tidak cukup efektif menjadi jalan
keluar yang moderat bagi semua. Hal ini terkait dengan ketidakjelasan
bunyi Pasal 1 UU No. 1/PNPS/1965. Pasal 1 UU ini berbunyi: “Setiap
orang dilarang dengan sengaja di muka umum menceritakan,
menganjurkan dan mengusahakan dukungan umum, untuk
melakukan penafsiran tentang sesuatu agama yang dianut di
Indonesia atau melakukan kegiatan-kegiatan keagamaan yang
menyerupai kegiatan-kegiatan keagamaan dari pokok-pokok ajaran
agama itu.”

Kandungan kata yang tidak jelas yakni “di muka umum”
dalam Pasal 1 UU No. 1/PNPS/1965 ini memberikan peluang yang
besar kepada aparat negara maupun masyarakat untuk melakukan
intervensi pada forum internum berupa pelarangan keyakinan dan
berlebihan dalam membatasi forum eksternum serta memiliki
kecenderungan untuk bertindak diskriminatif terhadap agama, aliran
agama, dan keyakinan minoritas lainnya yang dianggap sesat.

Sebagai dampak turunan dari kata yang tidak jelas (tidak
memenubhi prinsip lex certa) ini muncullah pemahaman yang salah
tentang UU ini. Akibatnya, muncul persepsi bahwa pemerintah
memiliki wewenang untuk melarang aktifitas dan atau kegiatan aliran
agama yang dianggap “menyimpang”, misalnya aliran Ahmadiyah,
Syiah, dan aliran spiritual yang dianggap memiliki keyakinan dan
pemahaman yang berbeda dengan ajaran-ajaran pokok agama.

127



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Saat ini sudah terdapat 5 provinsi yang mengeluarkan regulasi
berupa Peraturan Gubernur atau Surat Edaran Gubernur yakni
Sumatera Barat, Banten, Jawa Barat, Jawa Timur, NTB dan Sulawesi
Selatan. Selain itu ada 22 kabupaten atau kota yang menerbitkan
regulasi pelarangan penyebaran ajaran Ahmadiyah, pelarangan
aktifitas dan kegiatannya, serta penutupan masjid-masjid milik
Ahmadiyah. Semua regulasi ini merujuk kepada UU No. 1/PNPS/1965.

Problem serius yang lain adalah bermunculannya kegiatan
oleh aparat negara melakukan pemaksaan dalam beragama berupa
“pembinaan” dengan maksud agar penganut JAI “kembali ke jalan
yang benar”. Kegiatan pembinaan ini dilakukan melalui baik paksaan
fisik (physical coercion) maupun paksaan tidak langsung (indirect
means coercion).

Persoalan lain yang potensial akan muncul adalah
pembatasan hak dan kebebasan para pemuka, tokoh agama dan
rohaniawan dalam menjalankan tugas mereka untuk membina dan
mendidik umat masing-masing. Hal ini terkait bunyi pasal yang bisa
dimaknai dan ditafsirkan sebagai larangan seseorang yang di depan
banyak orang yang seiman dengannya berdasarkan (baik secara
langsung maupun tidak langsung) dalil-dalil agama yang diyakininya
menafsirkan agama lain yang berbeda dengan pokok-pokok ajaran
agama yang ditafsirkan tersebut.

Akhirul Kalam, saya mengharapkan Majelis Hakim Yang Mulia
berkenan memberi batasan yang lebih ketat tentang unsur di muka
umum, yaitu dengan tidak memasukkan aktifitas forum eksternum
privat di dalam pengertian di muka umum yang dilarang.

128



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis

Nama : Dr. M. Imdadun Rahmat, M.Si.

Pekerjaan : Wakil Ketua Komnas HAM (2013-2014)

Ketua Komnas HAM (2016-2017)
Direktur SAS Institute (2018-sekarang)

Pendidikan

S-3, IImu Politik, Universitas Indonesia (Ul) Jakarta

S-2, Politik dan Hubungan Internasional Timur Tengah Ul
S-1, Fak. Tarbiyah, IAl Al Agidah Jakarta

Publikasi

Buku Modul Pelatihan Advokasi dan Pengorganisasian Masyarakat,
diterbitkan oleh Lakpesdam NU (2002)

Demokrasi dan Hak Asasi Manusia, diterbitkan oleh Lakpesdam NU (2002)

Dakwah Transformatif: Islam dan Toleransi (pegangan para Da'i),
diterbitkan oleh Lakpesdam NU (2003)

Dialog dan Kebebasan Beragama, diterbitkan oleh MADIA (2003)
Buku Pegangan Pemantau Pemilu, diterbitkan oleh Lakpesdam NU (2004)

Arus Baru Islam Radikal: Transmisi Revivalisme Islam Timteng Ke
Indonesia, diterbitkan oleh Erlangga Press (2005)

Modul Pendidikan Pluralisme dan Religius Freedom bagi Guru, diterbitkan
oleh Paras Foundation (2005)

Ideologi Politik PKS: Dari Masjid Kampus ke Gedung Parlemen, diterbitkan
oleh Lkis (2008)

Integrasi Multikulturalisme dalam Kurikulum (2010)

Islam Indonesia Islam Paripurna: Pergulatan Islam Nusantara dan Islam
Trans-nasional, (Omah Aksoro, 2017).

129



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

130



11. Meninjau ulang Konstitusionalitas
Pembatasan Hak Beragama Oleh
Undang-Undang Penodaan Agama

Oleh : Muktiono

Undang-Undang Nomor 1/PNPS Tahun 1965 tentang
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama (UU
P3A) telah mensinergikan kategorisasi hukum terhadap agama
yang dibentuk oleh negara dengan peran-peran komunitas agama
dominan sehingga memberikan keuntungan bagi korporatisme agama
(religious corporatism) atas nama ketertiban, perdamaian, integritas
nasional, dan kurukunan sosial. Otoritas negara dalam konteks
tersebut berposisi sebagai pemegang kuasa pengawasan (supervisory
authority) dan penyelesai sengketa (adjudicator) yang bersifat formal
untuk mewakili kepentingan publik berdasarkan aturan hukum
yang telah ter-agama-kan, sementara komunitas agama dominan
menjadi penyedia legitimasi teologis sehingga ketentuan hukum
dapat diterapkan. Kelindan agama yang tidak dapat dihindari dalam
realitas sejarah politik dan hukum Indonesia telah menghasilkan
sistem demokrasi yang relijius yang berkonsekuensi pada munculnya
standarisasi agama yang kuat melalui instrumen hukum. Komunitas
penghayat kepercayaan atau agama-agama lokal dan komunitas
agama minoritas kemudian diwajibkan untuk memenuhi suatu
standar tertentu agar dapat diakui secara hukum eksistensinya
sehingga mendapatkan pelayanan publik. Situasi ini memaksa
komunitas-komunitas tersebut untuk menyelaraskan secara paksa
karakter keber-Tuhan-an mereka yang khas dan particular sesuai
dengan kecenderungan kelompok dominan.

131



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Standarisasi agama yang kuat dalam ruang publik di era
Orde Baru telah memarjinalkan secara struktural kelompok agama
minoritas! dan penghayat kepercayaan®. Bersamaan dengan
permasalahan HAM lainnya seperti kesenjangan ekonomi, operasi
militer khusus, pembunuhan misterius (summary killing), tahanan
politik, dan penghilangan orang secara paksa, maka telah memicu
dan meningkatkan mobilisasi dan oposisi domestik terhadap
kekuasaan negara. Upaya politik hukum pemerintah untuk meredam
tekanan publik nasional dan internasioal melalui penguatan Lembaga
HAM seperti pendirian Komnas HAM pada tahun 19933 ternyata
tidak mampu mempertahankan legitimasi kekuasaannya hingga
tahun 1998. Setelah itu sejak 21 Mei 1998 telah dimulai suatu
perubahan signifikan dalam sistem politik dan hukum Indonesia
yang mengakomodasi lebih luas terhadap hak asasi manusia dan
kebebasan sipil. Majelis Permusyawaratan Rakyat sebagai lembaga
tertinggi negara saat itu juga telah mengakui HAM sebagai bagian
dari sistem hukum nasional dan mewajibkan pemerintah untuk
melindungi, memajukan, menegakkan, dan memenuhinya* serta
mendorong negara untuk mengembangkan aspek legislasinya®. Satu
tahun kemudian disahkan Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999
tentang Hak Asasi Manusia yang diikuti oleh proses Amandemen
Konstitusi pada tanggal 18 Agustus 2002 sehingga mencantumkan

1 Choirul Anam Et Al., Upaya negara menjamin hak-hak kelompok minoritas
di Indonesia: Sebuah laporan awal (Jakarta: Komisi Nasional Hak Asasi Manusia,
2016),58-71

2 Michel Picard and Re’'my Madinier, eds., Politics of Religion in Indonesia:
Syncretism, orthodoxy, and religious contention in Java and Bali (London and New
York: Routledge, 2011),71-91

3 Keputusan Presiden Nomor 50 Tahun 1993 tentang Komisi Nasional Hak Asasi
Manusia

4 Pasal 43 Piagam HAM, Ketetapan Majelis Permusyawaratan Rakyat Republik
Indonesia Nomor XVII/MPR/1998 tentang Hak Asasi Manusia (13 November 1998)

5 Id. Pasal 44

132



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Bab XA tentang Hak Asasi Manusia® . Pada tahun 2005 Indonesia
meratifikasi dua kovenan dari international bill of human rights yaitu
Kovenan Internasional tentang Hak-hak Sipil dan Politik (KHSP) serta
Kovenan Internasional tentang Hak-hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya
(KHESB) 7 . Sejak saat itu Indonesia kemudian terlibat aktif dalam
sistem HAM internasional di bawah Perserikatan Bangsa-Bangsa® .

Domestikasi dan sosialisasi (socialization’) norma HAM
internasional telah membuka ruang deliberasi terhadap pemaknaan
Agama beserta aspek praktikalnya dalam konteks ketatanegaraan

6 Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, Bab XA
tentang Hak Asasi Manusia terdiri dari Pasal 28A-28J (10 Pasal) yang mengakomodasi
sebagian besar isu-isu penting dalam Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia
(Universal Declaration of Human Rights)

7 Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2005 tentang Pengesahan International
Covenant on Economic, Social and Cultural Rights (Kovenan Internasional tentang
Hak-hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya) (28 Oktober 2005) dan Undang-Undang
Nomor 12 Tahun 2005 tentang Pengesahan International Covenant on Civil and
Political Rights (Kovenan International tentang Hak-hak Sipil dan Politik) (28 Oktober
2005)

8 Terdapat 10 (Sepuluh) Konvensi dan Protokol Internasional yang telah
diratifikasi Indonesia, lihat: “Status of Ratification: Country Profile of Indonesia,”
Office of the United Nations High Commissioner for Human Rights, accessed 29-Dec-
17, http://indicators.ohchr.org/. Indonesia juga telah menjadi Anggota Dewan HAM
PBB (Human Rights Council) beberapa kali sejak pembentukannya pada tahun 2006,
lihat: “OHCHR | List of past members of the HRC,” accessed 29-Dec-17, http://www.
ohchr.org/EN/HRBodies/HRC/Pages/PastMembers.aspx

9 Thomas Risse, Stephen C. Ropp and Kathryn Sikkink, eds., The Power of Human
Rights: International Norms and Domestic Change, Sevent Edition (Cambridge:
Cambridge University Press, 2007),11. Sosialisasi (socialization) dalam terma ini
diartikan sebagai “The process by which principled ideas held by individuals become
norms in the sense of collective understandings about appropriate behavior which
then lead to changes in identities, interests, and behavior”, terjemahan bebasnya
“Suatu proses yang menyebabkan ide-ide pokok yang dimiliki oleh individu-individu
menjadi norma-norma sebagai pemahan kolektif tentang perilaku yang pantas yang
kemudian membawa pada perubahan identitas, kepentingan, dan perilaku”

133



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Indonesia (legislasi, administrasi, dan peradilan). Pasal 18 dalam
Deklarasi Umum Hak Asasi Manusia (DUHAM) dan KHSP keduanya
memberikan pada setiap individu warga negara seperangkat hak
yang lebih luas dibandingkan yang diatur dalam konstitusi maupun
Undang-Undang HAM Indonesia seperti hak untuk mempercayai
(the right to believe) akan ketiadaan agama maupun Tuhan (non-
theistic maupun atheistic)’® . Indonesia secara hukum menerima
semua norma yang diatur dalam KHSP tanpa melakukan Deklarasi
(declaration: negara mengecualikan dirinya untuk terikat pada suatu
kewajiban perjanjian internasional (treaty) saat ratifikasi) kecuali
terhadap Pasal 1 terkait hak untuk menentukan nasib sendiri (the
right to self-determination)** . Prinsip nondiskriminasi sebagai bagian
tak terpisahkan dalam sistem hukum HAM internasional’? dengan
demikian juga telah menguatkan pemajuan kesetaraan (equality)
antar pemeluk agama atau kepercayaan di Indonesia. Pasal 28| Ayat
(1) Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945
(UUD NRI 1945) juga telah mengategorikan hak beragama sebagai hak
yang tidak dapat dikurangi dalam keadaan apapun (non-derogable

10 Lihat: General Comment of the Human Rights Committee No. 22 on Article
18 of the ICCPR (20 July 1993, 48th Session), Paragraph (2) “Pasal 18 melindungi
keyakinan theistic, non-theistic dan atheistic dan hak untuk tidak memeluk suatu
agama atau kepercayaan.”

11 Office of the United Nations High Commissioner for Human Rights, “Status of
Ratification: Country Profile of Indonesia”. Indonesia membuat Deklrasi (declaration)
pada Pasal 1 KHSP sebagai berikut:““the right of self-determination” appearing in
this article do not apply to a section of people within a sovereign independent state
and can not be construed as authorizing or encouraging any action which would
dismember or impair, totally or in part, the territorial integrity or political unity of
sovereign and independent states.”

12 Prinsip nondiskriminasi diantaranya termuat dalam Pasal 1 (3), 13 (1), 55
(C) Piagam Perserikatan Bangsa-Bangsa 1945 (26 Juni 1945), Pasal 1,2,7 Deklarasi
Universal Hak Asasi Manusia 1948 (10 Desember 1948), Pasal 26 Kovenan
Internasional tentang Hak-hak Sipil dan Politik (16 Desember 1966), dan Pasal 2 (2), 3
Kovenan Internasional tentang Hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya (16 Desember 1966)

134



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

right). Demikian juga Pasal 28E juga telah melakukan perluasan
pemaknaan terhadap keber-Tuhan-an sebagai hak yang mencakup
keber-agama-an (Pasal 28E ayat (1)) dan kepercayaan (Pasal 28E
ayat (2)). Hal ini memperkaya makna Ketuhanan Yang Maha Esa
dalam Pasal 29 ayat (1) yang dirumuskan dan tidak pernah berubah
sejak pembentukannya dalam Konstitusi sesaat setelah Proklamasi
Kemerdekaan tahun 1945. Kesinambungan penguatan hak beragama
atau berkeyakinan juga dapat dilihat dari formulasi Pasal 13 Piagam
HAM Tahun 1998% dan Pasal 4 dan 22 Undang-Undang Nomor 39
Tahun 1999 tentang HAM (UU HAM)®* .

Pada 28 Oktober 2009, Presiden Keempat Abdurrahman
Wahid dan kelompok masyarakat sipil lainnya melakukan pengujian
konstitusionalitas UU P3A ke Mahkamah Konstitusi. Dengan
mendasarkan pada penguatan HAM di dalam Konstitusi maka
setidaknya para Pemohon berpendapat bahwa: 1) Negara harus
memperbolehkan adanya keragaman dalam keberagamaan, 2)
melindungiagama tidak dapat diartikan sebagai kriminalisasi terhadap
kelompok minoritas, 3) harus ada pemisahan antara negara dan
agama, dan 4) kebijakan negara terkait agama harus jelas dan tidak
ambigu. Pada sisi yang lain, para pihak yang mendukung pengukuhan
UU P3A berpendapat setidak-tidaknya bahwa: 1) Kebijakan negara
terkait agama harus sebagai bentuk penegakan Pancasila, 2) Negara
harus membedakan antara agama dan kepercayaan, 3) Negara harus
mengatur agama untuk melindungi kehidupan negara yang harmonis,

13 Pasal 13 Ketetapan Majelis Permusyawaratan Rakyat Republik Indonesia
Nomor XVII/MPR/1998 tentang Hak Asasi Manusia: “Setiap orang bebas
memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadat menurut agamanya dan
kepercayaannya itu.”

14 Susunan kalimat dalam Pasal 4 Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang
Hak Asasi Manusia (23 September 1999) hamper serupa dengan Pasal 28l ayat (1)
Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, demikian juga Pasal
22 (2) UU HAM dengan Pasal 29 (2) UUD NRI Tahun 1945.

135



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

4) negara dapat melakukan pembatasan terhadap hak beragama,
dan 5) Negara harus membedakan antara penyimpangan dengan
perbedaan aliran atau madzab dalam agama.®®

Mahkamah Konstitusi dalam putusannya tertanggal 12 April
2010 akhirnya menolak permohonan pengujian dengan pendapat
yang sebagian besar sejalan dengan para pihak yang mendukung UU
P3A. Para hakim memilih “jalan tengah”*® dalam melihat eksistensi
UU P3A sejalan dengan argumentasi saksi ahli Jalaluddin Rakhmat
dan VYusril lhza Mahendra yang mendukung keberadaan undang-
undang tetapi sekligus memberikan beberapa cataran, yaitu’ : 1)
Pemaknaan penodaan agama atau blasphemy harus diartikan sama
dengan pemaknaan contemptuous, reviling, scurrilous, ludicrous
dan vilification sebagaimana yang diterapkan di Pakistan dan
Australia, 2) Mempertahankan UU P3A pada saat yang sama harus
mengakomodasi kepentingan para pihak yang dirugikan oleh aturan
ini, 3) Memperbolehkan adanya interpretasi baru terhadap agama
sepanjang memberikan dasar yang dapat dibenarkan yang masih
bersumber dari agama, 4) Mempertahankan UU P3A dimaksudkan
untuk mencegah terjadinya konflik sosial dan disintegrasi,
mengakomodasi pluralitas keberagamaan, perlindungan negara
terhadap agama, dan pelayanan negara terhadap aktifitas keagamaan
yang mustahil jika dilakukan secara individuatau kelompok, dan 5)
UU P3A sebagai usaha moderasi untuk menghindari pendirian negara
Islam atau negara sekuler. Mahkamah Konstitusi meskipun menolak

15 Melissa A. Crouch, “Law and Religion in Indonesia: The Constitutional Court
and the Blasphemy Law,” Asian Journal of Comparative Law 7, no. 1 (2012), accessed
13-Jan-18, doi:10.1515/1932-0205.1391

16 Putusan Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia Nomor 140/PUU-
VI1/2009 terkait Pengujian Undang-Undang No. 1/PNPS 1965 tentang Pencegahan
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama. 19 April 2010

17 Id. Paragraf (2.30), point (10) and (13),219-220,221-222.

136



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

permohonan tetapi juga memberikan pendapat atau mengakui bahwa
diperlukan adanya revisi terhadap UU P3A baik pada aspek substansi
maupun proseduralnya oleh lembaga legislative berdasarkan realitas
permasalahan yang terjadi atas penerapannya®® . Posisi Mahkamah
Konstitusi juga masih tetap sama untuk mempertahankan UU P3A
ketika dilakukan pengujian pada tahun 2012 oleh Tajul Muluk sebagai
korban konflik sosial di Sampang, Madura pada periode 2006-2011% .

Mahkamah Konstitusi menekankan bahwa konsen utama
dari UU P3A adalah tentang perlindungan hak keagamaan dan bukan
pelaksanaan hak atas kebebasan beragama® . Undang-Undang ini
berfokus pada perlindungan agama dari tindakan penyimpangan
terhadap agama atau secara umum dikenal sebagai heresy?* (Pasal

18 Id. Paragraf (3.71),304-305

19 Paragraf (3.12), (3.13), dan (3.16), Putusan Mahkamah Konstitusi Republik
Indonesia Nomor 84/PUU-X/2012 terkait Pengujian Undang-Undang No. 1/PNPS
1965 tentang Pencegahan Penyalagunaan dan/atau Penodaan Agama. 19 September
2013, accessed 13-Jan-18. Laporan tentang Kasus, lihat: “Laporan Tim Temuan dan
Rekomendasi (TTR) tentang Penyerangan terhadap Penganut Syiah di Sampang,
Madura.” (26 Agustus 2013), https://drive.google.com/file/d/0BwSyakH_J8
nWINndGFhZ29fRnc/view

20 Paragraf (3.57) Putusan Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia Nomor
140/PUU-VII/2009 terkait Pengujian Undang-Undang No. 1/PNPS 1965 tentang
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama. 19 April 2010.

21 Dalam konsep heresy terdapat tiga varian, yaitu simony, blasphemy, dan
apostasy yang penjabarannya: “1) Apostasy consists generally . . . of man’s deviation
from the religion of God (penyimpangan yang dibuat manusia atas agama Tuhan);
2) Blasphemy is ...man’s calumny of God’s power (pernyataan seseorang yang tidak
sesuai atas kuasa Tuhan yang bertujuan untuk merendahkan-Nya); and 3) Simony
consists, according to reason, in man’s destroying altogether God’s ordinances
(berdasarkan suatu alasan seseorang menghancurkan ritual-ritual kepada Tuhan).”
lihat: G. R. Evans, A Brief History of Heresy (Oxford: Blackwell Publishing, 2003), xiii,
lihat juga: Rista Anggraini, “Simony dalam Tradisi Gereja Roma Katolik: Studi Kritis
terhadap Jual Beli Jabatan dalam Agama Katolik,” Intelektualitas 5, no. 2 (Desember
2016), accessed 13-Jan-18, http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/intelektualita

137



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

1), dengan cara mengimplementasikan prosedur administrative (Pasal
2), dan dilengkapi lengkapi dengan aspek pemidanaan yang disertai
ancaman sanksi pidana (Pasal 3). Lapis kedua perlindungan terhadap
agama diberikan oleh Pasal 4 yang diinsersikan dalam Kitab Undang-
Undang Hukum Pidana (KUHP) menjadi Pasal 156a yang melarang
suatu tindakan apa pun berupa permusuhan, penyalahgunaan, atau
penghinaan terhadap agama serta setiap persuasi yang mengajak
pada paham anti-agama.

Pada saat agama telah menikmati perlindungan hukum
oleh UU P3A, namun demikian, putusan Mahkamah Konstitusi juga
mengakui adanya pembatasan hukum terhadap ekspresi keagamaan
(forum externum). Hakim dan juga para pihak terkait yang mendukung
UU P3A berpendapat bahwa limitasi tersebut diperlukan untuk
melindungi ketertiban umum (public order) atau mencegah terjadinya
konflik sosial yang ditimbulkan oleh interpretasi terhadap ajaran
agama yang kontroversial, tidak valid, atau tidak dapat diterima, atau
yang mengandung heresy, sehingga mengundang reaksi permusuhan
terhadap komunitas agama?? . Demikian juga Pemohon mengakui
adanya pembatasan hak beragama tetapi mensyaratkan adanya
situasi yang sangat khusus (exceptional situation) dan menghindari
bias dominasi kelompok agama dominan yang didasarkan pada Pasal
28) ayat (2) UUD NRI 1945 yang memperbolehkan agama sebagai
dasar pembatasan HAM. Baik Mahkamah maupun Pemohonan,
namun demikian, sama-sama menyadari dan menerima eksistensi
dan penerapan standar internasional dalam pembatasan HAM
sebagaimana tercantum dalam Pasal 18 KHSP. Sikap konvergen oleh
para pihak tersebut dalam hal pembatasan hak beragama telah
membuka ruang pertemuan bagi deliberasi atau permufakatan

22 Paragraf (3.51-3.52), Putusan Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia Nomor
140/PUU-VII/2009 terkait Pengujian Undang-Undang No. 1/PNPS 1965 tentang
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama. 19 April 2010, 287-289

138



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

kepentingan publik oleh komunitas agama maupun non-agama
yang beragam seperti untuk melindungi ketertiban umum, menjaga
kesehatan masyarakat, merawat moralitas bersama, menjaga
keamanan dan keselamatan publik, dan keamanan nasional secara
umum dalam kerangka toleransi, demokrasi, dan negara hukum (rule
of law)?®* . Meskipun keberalukan UU P3A berada dalam kerangka
fungsi perlindungan agama dari penyalahgunaan, penyimpangan,
penghinaan, permusuhan dan persuasi anti-agama, tetapi, semua
pihak juga tidak ada yang keberatan terhadap prinsip umum bahwa
hak atas kebebasan baragama atau berkeyakinan dapat dibatasi
melalui syarat-syarat tertentu.

Pasal 28] UUD NRI 1945 merupakan aturan dasar dalam
konstitusi Indonesia terkait pembatasan HAM yang mana pada
Ayat (1) menyatakan bahwa “Setiap orang wajib menghormati hak
asasi manusia orang lain dalam tertib kehidupan bermasyarakat,
berbangsa, dan bernegara.” Ketentuan ini memberikan karakter
toleransi dalam konteks penikmatan hak oleh setiap individu
maupun kelompok masyarakat. “Menghormati” berarti memberikan
keleluasaan bagi pihak lain untuk mengekspresikan atau menikmati
haknya. Dalam konteks publik yaitu “bermasyarakat, berbangsa,
dan bernegara” maka makna “tertib kehidupan” dapat disejajarkan
dengan kata “public order” yang didalamnya terkandung juga
substansi“rule of law” sesuai dengan ketentuan Pasal 1 ayat (3) UUD
NRI 1945 bahwa “Negara Indonesia adalah negara hukum”. Jadi,
ketika seseorang atau kelompok masyarakat ingin menjalankan hak
keagamaannya maka harus bertoleransi terhadap kelompok lain
yang berbeda demi menjaga ketertiban bersama berdasarkan aturan

23 Lihat: Siracusa Principles on the Limitation and Derogation Provisions in the
International Covenant on Civil and Political Rights (Commission on Human Rights,
United Nations Economic and Social Council, 41st Session, Document No. E/CN
.4/1985/4, 28 September 1984).

139



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

hukum untuk mencapai tatanan bersama yang tertib (public order).
Karena ketentuan ini menggunakan frasa “setiap orang” maka berlaku
prinsip nondiskriminasi, dalam arti kewajiban untuk “menghormati”
atau bertoleransi menjadi kewajiban setiap individu atau kelompok
masyarakat tanpa adanya kategorisasi kuantitatif minoritas atau
mayoritas. Hal ini juga sesuai dengan ketentuan Pasal 281 ayat (2) UUD
NRI 1945 bahwa “Setiap orang berhak bebas dari perlakuan yang
bersifat diskriminatif atas dasar apa pun dan berhak mendapatkan
perlindungan terhadap perlakuan yang bersifat diskriminatif itu”.

Objek penghormatan dalam ketentuan Pasal 28J ayat (1) UUD
NRI dengan demikian adalah hak asasi manusia yang di dalamnya
termasuk hak atas kebebasan beragama atau berkeyakinan. Jadi
konteks “wajib menghormati hak asasi manusia orang lain” sebagai
suatu pembatasan sebenarnya adalah berinti pada pelaksanaan atau
pemenuhan suatu hak, bukan pelemahan apalagi peniadaan. Ketika
suatu hak asasi manusia akan dilaksanakan atau dimanifestasikan,
karena dia berada dalam ruang kemanusiaana dan kemasyarakatan
atau publik, maka suatu keniscayaan untuk dilakukan suatu
penyesuaian-penyesuaian yang pada umunya dipahami sebagai
pembatasan yang dapat dibenarkan (legitimate limitation).

Ketentuan Pasal 28] ayat (2) UUD NRI 1945 yang menyatakan
bahwa “Dalam menjalankan hak dan kebebasannya, setiap orang
wajib tunduk kepada pembatasan yang ditetapkan dengan undang-
undang dengan maksud semata-mata untuk menjamin pengakuan
serta penghormatan atas hak dan kebebasan orang lain dan
untuk memenuhi tuntutan yang adil sesuai dengan pertimbangan
moral, nilai-nilai agama, keamanan, dan ketertiban umum dalam
suatu masyarakat demokratis.”, mempunyai konteks pemaknaan
pembatasan yang sejalan dengan ketentuan pada Pasal 28J ayat
(1) UUD NRI 1945. Persyaratan formal bahwa “pembatasan yang
ditetapkan dengan undang-undang” mempunyai arti pentingnya

140



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

prinsip kehati-hatian dalam pembatasan HAM dan karena itu harus
menjunjung tinggi prinsip negara hukum (rule of law). Parameter
pembatasan lain yaitu “menjamin pengakuan serta penghormatan
atas hak dan kebebasan orang lain dan untuk memenuhi tuntutan
yang adil sesuai dengan pertimbangan moral, nilai-nilai agama,
keamanan, dan ketertiban umum dalam suatu masyarakat
demokratis” juga mempunyai konteks yang serupa yaitu penekanan
pada perlindungan HAM yang nondiskriminatif dalam kerangka
masyarakat yang plural. Pengakuan terhadap “hak dan kebebasan
orang lain” berakar dari realitas sosiologis masyarakat Indonesia
yang beragam (diverse) secara agama, suku, adat istiadat, bahasa ibu,
etnis, dan lain sebagainya sehingga egoisme dalam pelaksanaan suatu
hak perlu dicegah meskipun secara relasi kuasa mempunyai kekuatan
(power relation) yang dominan. Demikian juga dengan “nilai-nilai
agama” ketika dijadikan dasar suatu pembatasan sebenarnya harus
dimaknai sebagaimana pengaturan dalam Pasal 28) ayat (1) UUD
NRI 1945, bahwa “nilai-nilai agama” disini merupakan bagian dari
HAM yang dimiliki oleh setiap individu atau komunitas agama tanpa
terkecuali. Parameter “hak dan kebebasan orang lain” sebenarnya
sudah mencakup di dalamnya substansi dari “nilai-nilai agama”,
atau dengan kata lain merupakan satu kesatuan yang diikat oleh
spirit keragaman dan toleransi, bukan dominasi apalagi tirani. Oleh
sebab itu terdapat frase “untuk memenuhi tuntutan yang adil” dalam
Pasal 28) ayat (2) UUD NRI 1945 tersebit yang menempatkan aspek
keadilan sebagai suatu persyaratan (meeting the just requirement)
ketika akan menerapakan pembatasan-pembatasan termasuk
menyangkut aplikasi nilai-nilai agama sebagai suatu pembatasan.
Prinsip keadilan tersebut dalam hukum HAM internasional diartikan
sebagai: “As a general rule, limitations shall be strictly interpreted
and must, of course, not be discriminatory”?* . Dan apabila dibuat

24 Tore Lindholm, W. C. D. Jr. and Bahia G. Tahzib-Lie, eds., Facilitating Freedom of
Religion or Belief: A Deskbook (Oslo: Springer-Science+ Business Media, B.V., 2004),

141



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

suatu perbandingan maka ketentuan pembatasan dalam Pasal 28 J
UUD NRI 1945 relatif berpola sama dengan Pasal 29 DUHAM, yaitu
“1. Everyone has duties to the community in which alone the free
and full development of his personality is possible.; 2. In the exercise
of his rights and freedoms, everyone shall be subject only to such
limitations as are determined by law solely for the purpose of securing
due recognition

and respect for the rights and freedoms of others and of meeting the
just requirements of morality, public order and the general welfare in
a democratic society.” Meskipun norma Ayat (3) dari Pasal 29 DUHAM
yaitu “3. These rights and freedoms may in no case be exercised
contrary to the purposes and principles of the United Nations.” tidak
ditransplantasikan dalam Pasal 28) UUD NRI 1945, tetapi keduanya
memiliki spirit yang sama bahwa pembatasan HAM dengan dasar
dan instrumen apa pun tidak boleh bertentangan dengan tujuan
dan prinsip-prinsip Perserikatan Bangsa-Bangsa yang diantaranya
adalah “promoting and encouraging respect for human rights and
for fundamental freedoms for all without distinction as to race, sex,
language, or religion”? .

Secara khusus terkait pembatasan hak beragama atau
berkeyakinan, Komite HAM PBB telah mengelaborasi prinsip-prinsip
pembatasan yang dapat dibenarkan (legitimate limitation). Sejalan
dengan Pasal 28) ayat (2) UUD NRI 1945, Komite menegaskan bahwa
pembatasan harus didasarkan pada suatu aturan hukum (prescribed
by law) dan penerapanya tidak melanggar atau melemahkan hak

150. Lihat juga:

25 Pasal 1 angka (3) Piagam Perserikatan Bangsa-Bangsa 1945. Lihat juga Pasal
30 Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia 1948, bahwa “Nothing in this Declaration
may be interpreted as implying for any State, group or person any right to engage in
any activity or to perform any act aimed at the destruction of any of the rights and
freedoms set forth herein.”

142



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

beragama atau berkeyakinan itu sendiri (must not be applied
in @ manner that would vitiate the rights). Pembatasan hanya
diperbolehkan ketika memang dibutuhkan (necessary) semata-
mata untuk melindungi (to protect): keselamatan publik (public
safety), ketertiban umum (public order), kesehatan masyarakat
(public health), moral masyarakat (public morals), atau hak dasar
dan kebebasan orang lain (fundamental rights and freedoms of
others). Di luar lingkup alasan perlindungan tersebut (to protect
public safety, order, health, or morals or the fundamental rights and
freedoms of others), maka maka tidak boleh dilakukan pembatasan.
Sementara hak untuk terbebas dari suatu paksaan dalam memeluk
agama atau keyakinan (the freedom from coercion to have or to
adopt a religion or belief) serta kebebasan orang tua untuk mendidik
agama dan moral, terhadapnya tidak dapat dilakukan pembatasan.
Pijakan bagi negara untuk membatasi suatu hak adalah kebutuhan
untuk melindungi HAM itu sendiri yang di dalamnya termasuk hak
atas kesetaraan dan terbebas dari diskriminasi (the right to equality
and non-discrimination) atas dasar ras, warna kulit, jenis kelamin,
Bahasa, agama, politik, nasionalitas, harta kekayaan, status kelahiran
dan lain sejenisnya. Pembatasan suatu hak dalam konteks aplikasinya
harus nyata-nyata secara langsung terkait dan sebanding (related and
proportionate) dengan keperluan yang spesifik dari tujuan-tujuan
yang sah dan diatur sebelumnya. Tujuan dan juga cara (purpose and
manner) dari suatu pembatasan hak tidak boleh dilakukan secara
diskriminatif. Dan ketika suatu pembatasan didasarkan pada suatu
nilai yang bersumber dari ajaran dan konsep moral termasuk agama
maka terdapat suatu prinsip bahwa nilai tersebut tidak diambil secara
eksklusif dari tradisi atau aliran atau agama yang tunggal saja (single
tradition).?® Indonesia yang dalam Alinea Keempat Pembukaan

26 Komentar Umum No. 22 Komite HAM PBB terhadap Pasal 18 Kovenan
Internasional tentang Hak Sipil dan Politik. Lihat juga: Manfred Nowak and Tanja
Vospernik, Permissible Restrictions on Freedom of Religion or Belief, dalam:

143



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

UUD NRI 1945 telah menyatakan ikut aktif dalam usaha-usaha
perdamaian dunia mempunyai kepentingan dan keterikatan dengan
prinsip dan ketentuan hukum internasional HAM tersebut (pacta
sunt servanda), dan tidak menjadikan kedaulatan atau jurisdiksi
sistem hukum nasionalnya sebagai alasan untuk tidak mematuhi atau
melaksanakannya?’ .

UU P3A sebagai instrumen hukum yang berkelindan dengan
sejarah dan perkembangan politik, sosial, dan budaya nasional
maupun internasional jika dilihat dari perspektif UUD NRI 1945 maka
setidak-tidaknya mempunyai permasalahan yang dapat disimpulkan
sebagai berikut:

1. Sesuai dengan Pasal 28| ayat (4) UUD NRI 1945 maka
perlindungan terhadap hak atas kebebasan beragama atau
berkeyakinan telah menjadi kewajiban negara khususnya
Pemerintah. Salah satu prinsip dasar dalam proses pelaksanaan
kewajiban tersebut adalah nondiskriminasi atas tujuan dan
dengan cara apa pun. Secara prinsip UU P3A dibentuk untuk
memberikan perlindungan terhadap umat beragama dari suatu
perilaku atau sikap religious heresy yang dapat berupa simony,
blasphemy atau apostasy yang secara teknis normatif dirupakan
dalam terma penyimpangan, permusuhan, penyalahgunaan,
atau anti-agama. Semua tindakan yang dilarang tersebut
diasumsikan oleh UU P3A dapat berakibat pada munculnya
ancaman atau gangguan terhadap eksistensi agama dan

Lindholm, Jr. and Tahzib-Lie, Facilitating Freedom of Religion or Belief: A Deskbook,
147-172. Tentang limitasi dan derogasi secara umum terhadap hak sipil dan politik
dalam KHSP, lihat: Siracusa Principles on the Limitation and Derogation Provisions
in the International Covenant on Civil and Political Rights (Commission on Human
Rights, United Nations Economic and Social Council, 41st Session, Document No. E/
CN .4/1985/4, 28 September 1984).

27 Pasal 26 dan 27 Vienna Convention on the Law of Treaties (1969)

144



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

persatuan nasional. Tujuan tersebut sebenarnya dapat diterima
tetapi pada caranya telah dinegasikan oleh aspek pengaturan
dalam UU P3A sendiri yaitu dengan membuat kategorisasi
agama yang justru bersifat bias dan merugikan bagi anggota
dan kelompok kepercayaan maupun agama minoritas. Ketika
objek perlindungannya sendiri yaitu Agama tidak secara jelas
didefinisikan, dan bahkan secara keilmuan memang sulit, maka
yang telah menjadi determinasi adalah relasi kuasa kelompok
agama. Tidak hanya berupa potensi, tetapi karakter dan muatan
pengaturan dari UU P3A ini telah nyata terbukti merugikan
hak konstitusional warga negara Indonesia untuk menganut
dan mengeskpresikan hak beragama atau berkeyakinan baik
secara individu maupu dalam suatu komunitas. Situasi yang
diskriminatif ini juga telah bertentangan dengan Pasal 28I ayat
(2) UUD NRI 1945.

UU P3A sebagai suatu instrumen hukum pembatasan hak baik
secara administratif maupun punitif pada hakikatnya tidak
sejalan dengan maksud dan arti dari ketentuan Pasal 28J ayat
(2) UUD NRI 1945 yang membolehkan Agama sebagai dasar
atau alasan untuk membentuk hukum sebagai instrumen
pembatasan suatu hak. Ketika ajaran agama yang dijadikan
dasar atau sumber acuan bagi pengaturan pembatasan
harusnya bersifat inklusif atau terbuka sehingga secara adil
dapat mengakomodasi nilai atau ajaran agama dari komunitas
agama yang beragam, terkait dan relevan, dan tidak bias relasi
kuasa (power relations. Pada kenyataannya UU P3A dengan
kategorisasi agama dan politik hukum pengakuan resmi negara
dengan sendirinya mempunyai karakter yang eksklusif yang
berakibat pada terpinggirkannya prinsip kesetaraan di hadapan
hukum dan Pemerintahan sebagaimana diatur di dalam Pasal
27 ayat (1) dan Pasal 28D ayat (1) UUD NRI 1945;

145



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

146

Karakter perlindungan hukum terhadap hak beragama
sebagaimana yang diatur secara umum dalam UU P3A dengan
mengedepankan isu-isu heresy sebenarnya tidak sesuai
dengan karakter perlindungan HAM vyang diatur Pasal 28E
ayat (1) dan (2), Pasal 28I ayat (1), (2) dan (4), Pasal 28J, dan
Pasal 29 UUD NRI 1945. Perlindungan hak konstitusional untuk
meyakini suatu agama atau kepercayaan (forum internum)
maupun mengekspresikan nilai-nilai agama atau kepercayaan
(forum externum) melalui instrumen hukum seharusnya
berpijak pada semangat toleransi dalam masyarakat Indonesia
yang Bhinneka Tunggal lka. Karakter hak beragama atau
berkeyakinan sebagai non-derogable rights (vide Pasal 28I
ayat (1) UUD NRI 1945) dalam konteks forum internum sangat
sulit, untuk tidak mengatakan mustahil, untuk dibatasi. Dengan
demikian maka orientasi penegakan heresy tidak sejalan lagi
dengan perkembangan konstitusi Indonesia dan hanya akan
melanggengkan korporatisme agama (religious corporatism);

Dalam konteks forum externum atau ekspresi keagamaan/
kepercayaan yang bersifat eksternal, pembatasan oleh hukum
sebagai bentuk perlindungan terhadap hak tersebut juga
berlaku prinsip kesetaraan (principle of equality). Ketika UU
P3A mengutamakan peran negara dan komunitas agama
dominan dalam penilaian maupun pengawasan terhadap
suatu dugaan heresy maka hal ini berpotensi dan bahkan telah
terjadi munculnya pelanggaran terhadap prinsip kesetaraan
dan non-derogability yang diatur dalam konstitusi (vide Pasal
28l ayat (1) dan (2) UUD NRI 1945). Fakta adanya praktik yang
telah melanggar hak beragama atau berkeyakinan ini juga telah
diakui oleh Mahkamah Konstitusi dan para pihak yang terkait
dalam proses pengujian UU P3A sebelumnya (vide Putusan MK
No. 84/PUU-X/2012). Objek perlindungan dalam hak beragama
seharusnya telah bertransformasi pada paradigma toleransi



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

dan realitas keragaman masyarakat agama/kepercayaan
Indonesia dengan melihat juga dinamika keterlibatan negara
Indonesia dalam kancah pergaulan masyarakat internasional.
Perdebatan sekitar heresy sudah selayaknya saat ini untuk
ditransformasikan pada pengayaan teologis bangsa Indonesia
yang dewasa dalam beragama/bekeyakinan dan menghindari
politisasi agama/keyakinan yang mengarah pada disintegritas
bangsa. Negara dalam melindungi hak beragama sebaiknya
fokus pada objek dan alasan perlindungan yang reliable untuk
dilaksanakan seperti menyangkut ujaran kebencian (hate
speech), indoktrinasi maupun ritual agama/kepercayaan yang
mengancam keselamatan publik (public safety), ketertiban
umum (public order), kesehatan masyarakat (public health),
moral masyarakat (public morals), atau hak dasar dan kebebasan
orang lain (fundamental rights and freedoms of others).

147



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Bibliography

Anggraini, Rista. “Simony dalam Tradisi Gereja Roma Katolik: Studi
Kritis terhadap Jual Beli Jabatan dalam Agama Katolik.”
Intelektualitas 5, no. 2 (Desember 2016): 206—18. Accessed 13-
Jan-18. http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/intelektualita.

Choirul Anam Et Al. Upaya negara menjamin hak-hak kelompok
minoritas di Indonesia: Sebuah laporan awal. Jakarta: Komisi
Nasional Hak Asasi Manusia, 2016.

Crouch, Melissa A. “Law and Religion in Indonesia: The Constitutional
Court and the Blasphemy Law.” Asian Journal of Comparative
Law 7, no. 1 (2012). Accessed 13-Jan-18. doi:10.1515/1932-
0205.1391.

Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia 1948. 10 Desember 1948.

Evans, G. R. A Brief History of Heresy. Oxford: Blackwell Publishing,
2003.

General Comment of the Human Rights Committee No. 22 on Article
18 of the ICCPR. July 20, 1993, 48th Session.

Keputusan Presiden Nomor 50 Tahun 1993 tentang Komisi Nasional
Hak Asasi Manusia.

Ketetapan Majelis Permusyawaratan Rakyat Republik Indonesia
Nomor XVII/MPR/1998 tentang Hak Asasi Manusia. November
13, 1998.

Komentar Umum No. 22 Komite HAM PBB terhadap Pasal 18 Kovenan
Internasional tentang Hak Sipil dan Politik.

Kovenan Internasional tentang Hak Ekonomi, Sosial, dan Budaya. 16
Desember 1966.

Kovenan Internasional tentang Hak-hak Sipil dan Politik. 16 Desember
1966.

“Laporan Tim Temuan dan Rekomendasi (TTR) tentang Penyerangan
terhadap Penganut Syiah di Sampang, Madura.” 26 Agustus

148



2013. https://drive.google.com/file/d/OBwSyakH_J8
nWINNdGFhZ29fRnc/view.

Lindholm, Tore, W. Cole Durham Jr.,, and Bahia G. Tahzib-Lie, eds.
Facilitating Freedom of Religion or Belief: A Deskbook. Oslo:
Springer-Science+ Business Media, B.V., 2004.

Michel Picard and Re'my Madinier, eds. Politics of Religion in
Indonesia: Syncretism, orthodoxy, and religious contention in
Java and Bali. London and New York: Routledge, 2011.

Office of the United Nations High Commissioner for Human Rights.
“Status of Ratification: Country Profile of Indonesia.” Accessed
29-Dec-17. http://indicators.ohchr.org/.

“OHCHR | List of past members of the HRC.” Accessed 29-Dec-
17. http://www.ohchr.org/EN/HRBodies/HRC/Pages/
PastMembers.aspx.

Piagam Perserikatan Bangsa-Bangsa 1945.

Piagam Perserikatan Bangsa-Bangsa 1945. June 26, 1945.

Putusan Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia Nomor 140/PUU-
VI1/2009 terkait Pengujian Undang-Undang No. 1/PNPS 1965
tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan
Agama. 19 April 2010.

Putusan Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia Nomor 84/
PUU-X/2012 terkait Pengujian Undang-Undang No. 1/PNPS
1965 tentang Pencegahan Penyalagunaan dan/atau Penodaan
Agama. 19 September 2013. Accessed 13-Jan-18.

Risse, Thomas, Stephen C. Ropp, and Kathryn Sikkink, eds. The Power
of Human Rights: International Norms and Domestic Change.
Sevent Edition. Cambridge: Cambridge University Press, 2007.

Siracusa Principles on the Limitation and Derogation Provisions
in the International Covenant on Civil and Political Rights
(Commission on Human Rights, United Nations Economic and

149



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Social Council, 41st Session, Document No. E/CN .4/1985/4, 28
September 1984).

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945.

Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2005 tentang Pengesahan
International Covenant on Economic, Social and Cultural Rights
(Kovenan Internasional tentang Hak-hak Ekonomi, Sosial, dan
Budaya). October 28, 2005.

Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2005 tentang Pengesahan
International Covenant on Civil and Political Rights (Kovenan
International tentang Hak-hak Sipil dan Politik). October 28,
2005.

Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia.
September 23, 1999.

150



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis

Nama : Muktiono, SH., M. Phil.

Pekerjaan : Staf Pengajar Fakultas Hukum Universitas Brawijaya
Malang

Pendidikan

Present, S-3, Kandidat Doktor, Fakultas Hukum Universitas Brawijaya

2008,
2000,

S-2, Faculty of Law, University of Oslo, Norway, 2008
S-1, Fakultas Hukum Universitas Airlangga Surabaya, 2000

Publikasi

2015,

2014,

2014,

2013,

2012,

2012,

Conceptual Critic to the Definition of Human Rights at the Act
No. 99 Year 1999 on the Human Rights.

Guidance to draft amicus brief, book, contributor, Indonesia
Legal Resources Center (ILRC), Jakarta.

Human rights to freedom of religion and belief in Indonesia,
book, contributor, Center for Religion and Multiculturalism,
University of Muhammadiyah Malang, Indonesia.

Public examination on discriminative local regulation for
women rights, book report, member of judge examiner,
Indonesia National Commission on Women Rights.

Legal politics on religious freedom in Indonesia, book,
contributor, Faculty of Law, Leipzig University of Germany.

Introduction to Indonesia Environmental Law, E-module,

151



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

2011,

2010,

2009,

152

Faculty of Law, Brawijaya University of Indonesia.

No middle road, public examination on constitutional court
decision in the case of blasphemy law, book report, member
of judge examiner, Indonesia Legal Resources Center (ILRC),
Jakarta.

Protection to the right of democracy for vulnerable group
in general election law of Indonesia, journal of constitution,
Faculty of Law, Brawijaya University of Indonesia.

Regional autonomy in the view of international human rights

law, Arena Hukum Journal of Law, Faculty of Law, Brawijaya
University of Indonesia.



12.  “Jalan Tengah” Yang Diharapkan:

Perlunya Penafsiran Bersyarat atas
Konstitusionalitas UU PPPA!

Oleh : Zainal Abidin Bagir

Dalam keterangan ini, saya akan mengajukan dua
argumen utama yang dapat diringkas sebagai berikut: Mahkamah
Konstitusi dapat dan perlu memberikan penafsiran bersyarat atas
konstitusionalitas UU Nomor 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama (UU PPPA).

MK dapat memberikan penafsiran bersyarat atas
konstitusionalitas UU PPPA

Kata “dapat” di sini bukan terutama mengacu pada konteks
legal-formal kewenangan MK, yang telah diajukan argumennya
oleh Pemohon maupun Pihak Terkait YLBHI, namun lebih dalam
artian substansialnya. Yaitu bahwa UU PPPA dapat diperbaiki secara
substansial, yang di sini diusulkan dalam bentuk pemberian tafsir
konstitusionalitasbersyaratatas UU tersebut, sesuaibataskewenangan
MK. Ada dua hal yang ingin ditunjukkan di bagian ini: Pertama, dalam
banyak ukuran objektif, tidak sulit untuk mengakui bahwa UU itu tidak
sempurna dan masih ada ruang untuk memperbaikinya; kedua, MK
sendiri telah pernah secara eksplisit mengakui beberapa kelemahan
UU itu serta memberikan isyarat arah perbaikan, dan sesungguhnya
memiliki kewenangan untuk melakukannya.

1 Keterangan Ahli Pada Perkara No. 56/PUU-XV/2017 Perihal Pengujian Undang-
Undang Nomor 1/PNPS/1965, 20 Februari 2017.

153



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Salah satu contoh yang cukup baru mengenai “ukuran
objektif” adalah laporan yang belum lama ini dikeluarkan oleh
USCIRF, bertajuk Measuring the World’s Blasphemy Laws.? Laporan
itu menganalisis 71 negara yang memiliki UU yang disebut sebagai
UU tentang penodaan agama (defamation of religion; atau di banyak
negara lebih sering disebut blasphemy), dari Kanada sampai ltali dan
Swiss, dari Iran, Arab Saudi, sampai Pakistan dan Indonesia. Tak hanya
melihat mana negara yang memiliki UU tersebut, laporan tersebut
juga melihat kualitasnya. Dasar untuk pengukurannya adalah standar
atau prinsip yang diterima oleh kesemua negara itu, baik yang berasal
dari konvensi HAM yang telah diretifikasi, atau prinsip-prinsip hukum
yang jamak diterima di dunia internasional.

Delapan ukurannya terkait dengan: 1) pembatasan yang
diperbolehkan dalam kebebasan berpendapat dan berekspresi; 2)
pembatasan yang diperbolehkan dalam kebebasan beragama dan
berkeyakinan; 3) bagaimana perbuatan yang dilarang didefinisikan
(cukup lugas atau ambigu/multi-tafsir); 4) proporsionalitas atau bobot
hukuman; 5) apakah suatu UU mendiskriminasi kelompok agama
tertentu; 6) atau melindungi kelompok tertentu; 7) sejauh mana
forum internum dan externum dibatasi; dan 8) posisi UU tersebut
dalam hirarki perundangan.

Temuan penelitian tersebut adalah bahwa meskipun banyak
negara masih memiliki legislasi semacam ini, ada perbedaan signifikan
antara satu negara dan lainnya. Ada yang sangat diskriminatif, ada
yang lebih tidak diskriminatif; ada yang menyebutkan unsur niat,
ada yang tidak; ada yang perumusannya sangat kabur, ada yang
lebih lugas, dan sebagainya. Indonesia berada di kelompok tengah,
yaitu negara dengan skor di atas rata-rata (sekitar 40 dalam rentang

2 Joelle Fiss dan Jocelyn G. Kestenbaum, Respecting Rights? Measuring the
World’s Blasphemy Laws, U.S. Commission on International Religious Freedom, 2017.

154



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

0 — 80;), di antara kelompok negara dengan skor terburuk/tertinggi
(hingga 66.7) dan negara dengan skor terbaik/terendah (hingga 25,7).
Dengan ini, legislasi penodaan agama di Indonesia dianggap lebih
bagus dibanding negara-negara seperti Mesir, Itali, Pakistan, atau
Iran, tapi lebih buruk dibanding Tunisia, Filipina, Malaysia, Kuwait,
Jerman, Selandia Baru, India, Turki, atau Irlandia.

Hal terpenting yang disampaikan laporan ini adalah bahwa
tidak satu pun dari UU terkait penodaan agama atau blasphemy
yang tidak melanggar sebagian prinsip HAM atau prinsip hukum lain.
Namun, selain itu, tidak kalah pentingnya, adalah bahwa ada UU
tertentu yang lebih baik dan ada yang lebih buruk dari UU lainnya.
Artinya, persoalannya bukan hanya apakah UU penodaan agama
harus ada atau tidak boleh ada, tapi kalaupun ada, dan mau tidak
mau ada prinsip-prinsip hukum yang dilanggar, kualitasnya bisa
berbeda-beda. Bagi Indonesia, ini berarti, bahwa kalaupun UU PPPA
tidak bisa dicabut, ia bisa diperbaiki, karena Indonesia masih memiliki
skor pertengahan.

Sesungguhnya, persis ide semacam inilah yang telah muncul
di ruang Mahkamah Konstitusi pada tahun 2010, dan dinyatakan
oleh para hakim konstitusi dalam Putusan MK No.140/PUU-VI11/2009.
UU PPPA telah dua kali (2010 dan 2013) diajukan ke MK, dan dalam
kedua perkara itu, MK berpandangan tidak dapat membatalkannya.
Meskipun demikian, dalam Putusan pada tahun 2010, MK juga
memberikan saran agar legislasi ini diperbaiki.® Ketika itu Mahkamah
menyatakan dapat menerima pandangan para ahli yang “menyatakan
perlunya revisi terhadap UU Pencegahan Penodaan Agama, baik
dalam lingkup formil perundang-undangan maupun secara substansi,
agar memiliki unsur-unsur materil yang lebih diperjelas sehingga
tidak menimbulkan kesalahan penafsiran dalam praktik”. (ltalik

3 Putusan Mahkamah Konstitusi No.140/PUU-VI1/2009, hal. 270.

155



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dari penulis). Persis inilah salah satu kesimpulan yang dapat ditarik
dari mengamati laporan Measuring Blasphemy Laws di atas. Dan
Permohonan yang saat ini sedang dipertimbangkan oleh Mahkamah
Konstitusi dapat dipandang sebagai upaya ke arah itu.

MK juga menyebut bahwa putusan 2010 itu merupakan
sebuah upaya mengambil “jalan tengah”. MK menyatakan sependapat
dengan pandangan seorang saksi ahli “yang menyarankan agar
Mahkamah membuat ‘jalan tengah’ dengan memberi penafsiran resmi
atas UU Pencegahan Penodaan Agama tanpa membatalkannya.”*

“Jalan tengah” yang dimaksudkan MK adalah posisi di
tengah antara pihak-pihak yang menyarankan pencabutan dan
yang ingin mempertahankannya, Ini adalah posisi bahwa UU PPPA
konstitusional, tetapi perlu direvisi.> Seperti apakah wujud “jalan
tengah itu”. Segera setelah kalimat (yang dikutip terakhir) di atas,
ada penjelasan amat singkat, yaitu bahwa penafsiran resmi itu “telah
dituangkan secara rinci dalam paragraf-paragraf di bagian Pendapat
Mahkamah.” Meskipun tidak ada rujukan yang jelas pada paragraf-
paragraf mana, namun kita dapat melihat beberapa bagian ketika MK
mempertimbangkan pendapat sembilan dari 17 ahli yang dianggap
menyarankan “jalan tengah”.® Ini perlu dicermati satu demi satu,
namun hanya sebagiannya diajukan di sini.

4 Putusan Mahkamah Konstitusi No.140/PUU-VII/2009, hal. 305.

5 Putusan Mahkamah Konstitusi No.140/PUU-VII/2009, hal. 270. Lihat juga
Rumadi, “Kebebasan dan Penodaan Agama”, Indo-Islamika 1:2, 245-271 (2012), hal.
255 dan seterusnya. Rumadi melihat bahwa “jalan tengah” bisa juga dimaknai posisi
di tengah pertarungan ideologis “negara Islam” vs. “negara sekular”. Pandangan
ini memang dapat dilihat tersirat dalam Putusan MK tersebut, namun secara
eksplisit “jalan tengah” diajukan dalam hubungannya dengan tiga posisi tentang
konstitusionalitas UU PPPA yang muncul dalam masa persidangan.

6 Disebutkan pada Putusan Mahkamah Konstitusi No.140/PUU-VII/2009, bagian
3.71, hal. 304.

156



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Istilah “jalan tengah” dalam kutipan di atas dirujukkan
pada ahli Jalaluddin Rakhmat. Pendapat Rakhmat, yang setidaknya
kesimpulannya disetujui MK, dengan tegas menyebut bahwa
penafsiran agama bisa berubah-ubah sesuai dengan penafsiran
(hal. 219), dan “penodaan” bukanlah perbedaan penafsiran tapi
penghinaan yang sengaja dan menyakiti (hal. 220), dan tujuan
penafsiran resmi MK yang disarankannya adalah agar “kebebasan
beragama tidak dibatasi, pluralisme dihormati, dan melindungi
hak-hak kelompok lemah”. (hal. 219; cf. 263-264) Sedangkan Yusril
lhza Mahendra, setelah menyatakan bahwa secara formil maupun
materiil UU itu tidak berlawanan dengan konstitusi, menyatakan
juga bahwa “dari segi bentuk pengaturan, rumusan, kaidah-kaidah
hukumnya perlu disempurnakan.” (hal. 222) Ahli-ahli lain (hal. 210-
224) menegaskan hal serupa: perlu penjelasan lebih rinci dan tegas,
tidak ambigu, karena ada ekses-ekses negatif (Azyumardi Azra);
perlu penyempurnaan karena masih ada yang disakiti oleh UU ini
dan menciptakan kecemasan terus menerus (Emha Ainun Najib).
Setidaknya dari pernyataan-pernyataan di atas yang tampaknya
disetujui MK, ada pengakuan bahwa ada yang tidak jelas dan
membuka peluang kekeliruan, bahkan inkonstitusionalitas, dalam UU
PPA.

Jika MK menyetujui saran itu pemberian “tafsir resmi”
pada arah yang disarankan para saksi ahli dan diterima MK,
sesungguhnya sebagian besar kekhawatiran pemohon pada waktu
itu telah terakomodasi. Namun, sayang sekali, MK tidak secara lebih
lugas menunjukkan persisnya aspek apa yang perlu diperbaiki dan
bagaimana melakukannya, menyerahkan kemungkinan revisi itu pada
DPR dan Pemerintah. Benar bahwa MK tidak memiliki kewenangan
sebagai legislator, tapi sesugguhnya ada peluang perbaikan yang telah
dibuka pada 2010 yang tidak direalisasikan pemenuhannya dengan

157



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

lebih lugas.” Misalnya, putusan “tidak konstitusional bersyarat”,
sebagaimana dimohonkan oleh Pemohon pengujian UU PPPA kali ini,
telah muncul dalam Amar Putusan MK, bukan hanya dalam bagian
Pandangannya, sejak 2008.2

Kesimpulan dari argumen-argumen yang disampaikan di
bagian ini adalah bahwa MK dapat memberikan penafsiran bersyarat
atas konstitusionalitas UU PPPA, karena UU tersebut belum sempurna
dan memang dapat diperbaiki, MK sendiri telah mengakui beberapa
kelemahannya (pada Putusan tahun 2010), dan karena MK memiliki
kewenangan untuk itu. Usulan yang diajukan pemohon adalah salah
satu bentuk tafsir konstitusional yang dapat diberikan oleh MK, atas
pertimbangan bahwa salah satu alasan untuk memberikan putusan
“tidak konstitusional bersyarat” adalah untuk mengatasi tidak
responsifnya legislator pada Putusan MK.° Argumen selanjutnya
adalah bahwa MK perlu mengambil peluang yang terbuka ini.

MK perlu memberikan penafsiran bersyarat atas
konstitusionalitas UU PPPA

Pada saat ini, lebih daripada delapan tahun lalu (2010), ada
urgensi lebih tinggi bagi MK untuk bergerak lebih jauh, di antaranya
karena pemberlakuan UU PPPA setelah 2010 hingga hari ini telah
makin menunjukkan bagaimana UU yang tidak sempurna ini, yang
ruang penafsirannya amat luas tanpa batas jelas, telah memakan
jauh lebih banyak korban dalam delapan tahun terakhir.?® Pemberian

7 Op. Cit. Rumadi (2012)

8 Simon Butt, The Constitutional Court and Democracy in Indonesia, Brill-Nijhoff,
2015, hal. 124-125.

9 Ibid. 126, 127

10 Misalnya, sebagai konsekuensi dari dikeluarkannya banyak peraturan-
peraturan daerah, mengikuti SKB 2008, sebagaimana sebagiannya didaftar dalam

158



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

tafsir konstitusionalitas yang lugas akan menjaga bahwa meskipun
UU vyang tak sempurna ini masih berlaku, dan revisinya belum
dibicarakan sama sekali oleh DPR ataupun Pemerintah,* kerugian
kelompok-kelompok yang terdampak dapat diminalisir.

Salah satu kelemahan utama UU PPPA, yang telah banyak
dibahas oleh para sarjana pengkaji UU ini dan bahkan tersirat juga
dalam pandangan para hakim Mahkamah Konsitusi dalam pengujian
pada tahun 2010, adalah adanya kekaburan dan ketidakjelasan
dalam beberapa hal.?? Secara normatif, ada dua hal utama yang amat
berbeda yang diatur dalam legislasi itu, yaitu penyimpangan dan
penodaan. Penyimpangan adalah objek yang dibicarakan dalam Pasal
1, 2, dan 3, sementara apa yang disebut penodaan dilarang Pasal 4
(dan Pasal 156A KUHP). Lebih jauh, tiga pasal pertama itu berbicara
tentang penafsiran dan kegiatan. Permohonan pengujian UU ini
(Perkara No. 56/PUU-XV/2017) terbatas pada tiga pasal mengenai
penyimpangan itu.

berkas permohonan Pemohon pengujian UU ini.

11 Sejak 2014 Pemerintah, dalam hal ini Kementerian Agama, telah membuat
draft RUU Perlindungan Umat Beragama. Namun dari beberapa draft yang Penulis
pernah membaca, tidak tampak ada upaya untuk melakukan perbaikan atas UU
PPPA, meskipun dalam beberapa kesempatan “penodaan agama” disebut akan
diatur dalam RUU itu. RUU tersebut hingga tahun 2019 tidak measuk dalam daftar
prioritas Prolegnas. Di luar itu, belum ada diskusi sama sekali mengenai revisi UU
PPPA sebagaimana disarankan oleh putusan MK pada tahun 2010 dalam bagian
Pandangan Mahkamah.

12 Selain pandangan MK sebagaimana dikutip di atas, yang menghendaki UU
PPPA untuk “memiliki unsur-unsur materil yang lebih diperjelas sehingga tidak
menimbulkan kesalahan penafsiran dalam praktik”( (Putusan Mahkamah Konstitusi
No.140/PUU-VII/2009, hal. 304), lihat juga concurring opinion Hakim Konstitusi
Harjono yang, meskipun setuju untuk mempertahankan UU tersebut, namun
mengakui bahwa “Dari aspek redaksional, rumusan Pasal 1 Undang-Undang a quo
mengandung ketidakjelasan sehingga tidak memenuhi syarat bahwa perumusan
undang-undang tindak pidana haruslah jelas (lex certa).” (hal. 311), sehingga
diperlukan revisi. (312).

159



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Bagian kedua dari makalah ini akan menunjukkan betapa
luasnya wilayah tafsir “penyimpangan” itu, kekuatan-kekuatan apa
saja yang mempengaruhi suatu tafsir, dan bagaimana keluasan itu—
sejauh menyangkut kepentingan pembuatan kebijakan oleh negara—
perlu dibatasi agar tidak melampaui batas-batas konstitusionalitasnya.

Seberapa luas wilayah tafsir dan kekuatan-kekuatan
apa yang mempengaruhinya?

Istilah “penyimpangan” memang membuka wilayah tafsir
yang amat luas karena ia hanya dapat dipahami dalam hubungannya
dengan “pokok-pokok suatu agama”, yang sulit mendapatkan tafsir
objektif. Sejarah semua agama, tanpa kecuali, adalah sejarah adanya
beragam penafsiran mengenai amat sangat banyak hal dalam agama
itu. Dalam sejarah Islam, sebagai contoh, adanya beragam perbedaan
penafsiran itu tidak hanya menyangkut masalah-masalah yang
dianggap cabang, tapi bahkan juga yang dianggap “pokok” (seperti
akidah). Tidak mengherankan jika sejarah perbedaan ini tidak hendak
diakui oleh semua kelompok dalam agama tersebut, karena biasanya
yang terjadi adalah klaim bahwa pandangan kelompok itulah yang
dianggap (paling) benar. Nyatanya, apa yang (dianggap) benar di
suatu tempat atau masa, amat bergantung pada kelompok dominan
atau arus utama mana yang ada di tempat itu pada masa tertentu.

Zaman Keemasan Islam memiliki banyak contoh mengenai
bagaimana nasib kelompok tertentu berubah ketika penguasa
berubah; contoh paling jelas mengenai ini adalah kelompok-
kelompok teologis (yang berbeda dalam “pokok-pokok agama”)
seperti Asy’ariyah dan Mu’tazilah. Di satu masa Mu’tazilah berkuasa
dan Asy’ariyah dipersekusi; di masa lain, hal sebaliknya terjadi.

Dengan kata lain, sulit kita menemukan suatu pandangan
yang “objektif” mengenai apakah suatu aliran agama menyimpang,

160



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

karena persoalan ini tidak sepenuhnya merupakan masalah
perbedaan ajaran agama atau masalah teologis, tapi tidak kurang
merupakan masalah politik dan sosiologis—bergantung pada konteks
sosial di suatu tempat atau masa—yang menentukan kelompok
mana yang dianggap “arus utama”. Di wilayah-wilayah Muslim yang
berbeda konteks sosial-politiknya, kelompok-kelompok Muslim
yang dominan berbeda pula. Kelompok yang kecil, yang memiliki
pemahaman berbeda dari kelompok utama/dominan, di mana pun
mereka berada, cenderung rentan untuk disebut telah melakukan
penyimpangan.

Ini sedikit banyak menjelaskan mengapa UU PPPA jauh lebih
sering dipakai setelah tahun 1998 (dari hanya sekitar 10 sebelum
1998, menjadi 75 kasus sesudahnya).’®* Hampir semua kasus yang
terkait UU PPPA diangkat ke pengadilan melalui tekanan atau bahkan
mobilisasi politik oleh kelompok yang kuat (yang kerap mengklaim
sebagai “arus utama”). Setekah 1998, kekuatan lebih terdistribusi,
tidak terpusat secara formal pada negara, namun juga secara
kultural dimiliki oleh organisasi atau otoritas ototitas keagamaan,
dan terkadang melalui mobilisasi politik jalanan. Kekuatan-kekuatan
inilah yang mendesakkan penggunaan UU PPPA dalam kasus-kasus
tertentu.

Fakta bahwa Ahmadiyah sudah sekitar 90 tahun berada
di Indonesia namun baru pada 2008 JAI mendapatkan SKB
(berdasarkan pada legislasi yang telah ada sejak 1965) hanya bisa
dijelaskan dengan merujuk pada kondisi sosial-politik Indonesia
yang baru, pasca-1998, dan bukan pada analisis teologis mengenai

13 Zainal Abidin Bagir, Kerukunan dan Penodaan Agama: Alternatif Penyelesaian
Masalah, Yogyakarta: Program Studi Agama dan Lintas Budaya, Universitas
Gadjah Mada, 2018. (Dapat diunduh di: crcs.ugm.ac.id/news/11963/laporan-crcs-
penanganan-penodaan-agama.html)

161



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

ajaran Ahmadiyah. Tidak dapat dipungkiri, dalam sejarah panjang
itu, Ahmadiyah kerap berselisih dan terlibat debat terbuka dengan
kelompok-kelompok Islam lain; juga bahwa lembaga-lembaga
keislaman arus utama menyatakan penyimpangannya. Namun baru
di masa Pasca-1998 itulah bahasa hukum “penodaan agama” yang
bersumber dari UU PPPA, dikenakan pada mereka. Di masa-masa
awal dikeluarkannya UU itu, targetnya adalah kelompok yang sama
sekali berbeda, yaitu utamanya kelompok-kelompok aliran kebatinan/
kepercayaan,’* sedangkan aliran-aliran dalam suatu agama tidak
menjadi objek legislasinya. Pergeseran target UU itu adalah cerminan
dari pergeseran situasi sosial-politik Indonesia (bukan pergeseran
teologis, karena Ahmadiyah tidak berubah doktrin teologisnya dalam
rentang waktu itu). Makalah ini tidak akan mendiskusikan pergeseran
sosial-politik tersebut. Namun secara umum, tampak bahwa UU
PPPA mengalami revitalisasi dalam hampir dua dasawarsa terakhir
ini, terutama karena munculnya dinamika sosial-politik baru setelah
demokratisasi yang bermula pada 1998.'> Pemahaman mengenai
sentralnya konteks sosial-politik ini penting untuk memahami makna
UU PPPA, khususnya frasa tentang “pokok-pokok agama” dan, sebagai
ikutannya, tentang “penyimpangan”.

14 Samsul Maarif, Pasang Surut Rekognisi Agama Leluhur dalam Politik Agama di
Indonesia, Yogyakarta: CRCS — Universitas Gadjah Mada, 2017.

15 Penulis membahas hal ini dalam Zainal Abidin Bagir, Kerukunan dan Penodaan
Agama (2018), op.cit; lihat juga Zainal Abidin Bagir, “The Politics and Law of Religious
Governance in Indonesia” dalam Robert W. Hefner ed. Routledge Handbook of
Contemporary Indonesia, London: Routledge, 2018, 284-295.

162



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Lalu, bagaimana suatu negara menentukan
“penyimpangan”?

Ada satu kalimat kunci, dalam Penjelasan UU PPPA yang
menyebutkan ini: “Pokok-pokok ajaran agama dapat diketahui oleh
Departemen Agama yang untuk itu mempunyai alat-alat/cara-cara
untuk menyelidikinya.” Ini segera mengundang pertanyaan mengenai
apakah negara dapat memasuki wilayah keberagamaan warga
negaranya?

Jelas, ini adalah debat panjang, yang tak akan diulangi di sini.
Jika kita melihat prinsip yang dipegang pemerintah, sesungguhnya
sudah tampak jelas posisinya. Dalam Buku Sosialisasi SKB tahun
2008 tentang JAIl (Balitbang Diklat Depag, Agustus 2008), tegas
dikatakan bahwa dengan SKB tersebut, “pemerintah tidak sedang
mengintervensi keyakinan masyarakat”. Ini penting digarisbawabhi,
karena terkadang masih dipertanyakan dan diperdebatkan. Posisi
pemerintah sudah jelas. Pertanyaannya, apakah dengan SKB itu,
pemerintah berhasil mempertahankan posisinya?®

Dalam logika pemerintah, karena tak mau mengintervensi
keyakinan masyarakat, penentuan penyimpangan itu ditempuh
dengan beberapa cara. Pertama, memperhatikan pendapat lembaga
keislaman, yang dalam praktiknya, biasanya ini berarti Majelis Ulama
Indonesia (MUI). Penting diperhatikan bahwa, terlepas dari klaim
bahwa ia merepresentasikan Muslim Indonesia, yang masih bisa
dipertanyakan, MUI juga hidup dalam konteks sosial-politik yang
terus berubah, bukan dalam vakum, dan karenanya mengalami
perubahan karakter (misalnya, yang paling menonkol antara sebelum
dan sesudah 1998), dan fatwa-fatwanya pun dikeluarkan tak terpisah

16 Sebagian dari tulisan dalam beberapa paragraf di bawah diambil dari laporan
yang ditulis penulis dan diterbitkan dalam Laporan Kehidupan Beragama di Indonesia
2008, Yogyakarta: Program Studi Agama dan Lintas Budaya, UGM, 2009, hal. 14-19.

163



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dari konteks ini.*’

Dari sisi pemerintah, meskipun tak secara langsung
mengatakan suatu aliran keagamaan menyimpang atau tidak,
sesungguhnya tindakan memilih lembaga mana yang dianggap
mewakili suatu agama, sebetulnya itu sudah merupakan bentuk
turut campur dalam kehidupan keagamaan komunitas penganutnya.
Ini karena selalu ada pilihan untuk memilih lembaga yang dianggap
mewakili, dan masing-masing lembaga mungkin memiliki pandangan
yang tidak sepenuhnya sama. Apalagi persoalannya di sini bukanlah
sekedar menentukan apakah suatu aliran menyimpang atau tidak, tapi
ada banyak konsekuensi amat penting dari penentuan itu. Sementara
setiap lembaga keagamaan tentu boleh-boleh saja mengeluarkan
fatwa yang dianggapnya benar, ketika pemerintah menjalankan
kebijakan berdasarkan fatwa itu, yang membawa konsekuensi
pada pemenuhan atau pelanggaran hak-hak kelompok itu, maka
tanggungjawab terpentingnya tetap ada di tangan pemerintah. Sekali
lagi, pemerintah selalu memiliki pilihan, termasuk pilihan untuk
menjadikan sebuah fatwa sebagai (dasar) kebijakan atau tidak.

Kedua, satu cara menarik yang, setahu saya, baru sekali
dilakukan, adalah dengan mengadakan pertemuan dengan kelompok
yang dianggap menyimpang. Ini dilakukan dengan pihak Jemaat
Ahmadiyah Indonesia (JAl) pada sekitar Desember 2007 — Januari
2008. Selain JAI, pertemuan yang berlangsung beberapa putaran itu
melibatkan beberapa tokoh Muslim di luar Ahmadiyah. Pertemuan
itu menghasilkan 12 butir penjelasan Pengurus Besar Ahmadiyah
tentang keyakinan mereka untuk menunjukkan bahwa Ahmadiyah

17 Lihat beberapa kajian M. Nur Ichwan, dosen UIN Yogyakarta yang banyak
mengakaji mengenai MUI, misalnya dalam “Toward A Puritanical Moderate Islam:
The Majelis Ulama Indonesia and the Politics of Religious Orthodoxy”, dalam
Martin van Bruinessen, ed. Contemporary Developments in islam - Explaining The
“Conservative Turn”, Singapore: ISEAS, 2013, 60-104.

164



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

tidak menyimpang. Langkah berikutnya adalah dilakukannya
pemantauan oleh Kemenag selama tiga bulan (Februari-April 2008)
di 33 kabupaten. Pemantauan itu, yang dilakukan dengan kunjungan
lapangan ke beberapa daerah dan kajian tafsir al-Qur’an Ahmadiyah,
memberikan hasil yang kemudian dipakai Bakor Pakem sebagai dasar
rekomendasi peringatan keras kepada JAI pada April 2008.

Dalam banyak butir penjelasan, termasuk yang sangat
prinsipil menyangkut syahadat Ahmadiyah, kitab suci mereka, tak
mengkafirkan non-Ahmadi, dan hubungan sosial dengan Muslim
non-Ahmadi, ditemukan bahwa warga JAI tidak berbeda dari arus
utama Muslim. Yang jadi masalah akhirnya adalah beberapa butir
(nomer 2 dan 3) terkait konsep kenabian menurut Ahmadiyah. Di sini
pun, mereka jelas mengakui Nabi Muhammad; ketika Mirza Ghulam
Ahmad disebut sebagai “nabi”, itu dijelaskan dengan mengatakan
bahwa “nabi” di situ dipandang berbeda, bukan pembawa syari’at,
tapi justru tunduk pada syariat Rasulullah Muhammad. Penjelasan
ini bisa terus diperdebatkan. Tapi setidaknya sudah cukup untuk
mengatakan bahwa ini adalah soal penafsiran, yang bisa keliru bisa
benar, bisa buruk bisa baik. Dan biasanya penafsiran, apalagi dalam
hal teologis seperti ini, tak bisa diputuskan segera. Dari satu sisi,
bisa jadi ini bahkan hanya soal semantik. Persoalannya salah-benar
teologis berbeda dengan salah-benar kriminal, yang tidak terlalu bisa
mengakomodasi wilayah abu-abu.

Ruang antara hitam dan putih yang menyangkut perbedaan
semantik dan tafsir itu pada akhirnya mesti dipotong oleh kalimat
tegas rekomendasi Bakor Pakem (April 2008) bahwa, setelah
memberi kesempatan dan melakukan pemantauan selama 3 bulan,
ternyata JAI “tidak melaksanakan 12 butir tersebut secara konsisten
dan bertanggungjawab”. Melihat hasil pemantauan Kemenag
yang sebetulnya tidak tegas, pernyataan Bakor Pakem sebetulnya
cukup mengejutkan—seakan-akan hasil penelitian itu tidak

165



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dipertimbangkan. Lebih jauh, kita bisa bertanya, apa sesungguhnya
maksud 12 butir penjelasan itu? Adakah andaian bahwa dalam
masa 3 bulan “pemantauan” itu JAI dituntut mengubah keyakinan
keagamaannya? Meski terdengar berlebihan—bahwa pemerintah
menuntut reposisi teologis dari warganya dalam waktu 3 bulan—bisa
jadi itu yang dibayangkan badan di bawah Kejaksaan Agung ini.

Proses tersebut dipaparkan dengan agak terinci untuk
menunjukkan bahwa upaya menghakimi penyimpangan teologis atau
praktik mau tidak mau pasti menjadi persoalan yang rumit, kompleks
dan tidak konklusif—kecuali dalam kasus-kasus ekstrem. Lebih jauh,
meskipunpemerintah mengklaimtidakmaumengintervensikeyakinan
masyarakat, dalam kenyataannya hal itu, secara langsung atau tidak,
sulit dihindari, dan karenanya dibutuhkan kehati-hatian yang amat
tinggi. Apa yang disampaikan secara umum (dan sebetulnya, kabur)
dalam Penjelasan UU PPPA, bahwa Kementerian Agama memiliki
“alat-alat/cara-cara untuk menyelidiki” penyimpangan, membuka
ruang yang amat luas. Perlu ditegaskan di sini bahwa ini bukanlah soal
praktik atau implementasi UU, tapi kekaburan itu sudah ada inheren
sejak dalam UU-nya, dan inheren ada dalam persoalan yang ingin
diatur (yaitu tentang pokok-pokok agama. Dan, harus diakui, jika mau
adil, ketidak-konklusifan itu tampaknya mustahil diatasi.

Sementara perbedaan internal agama bisa dan perlu
berlangsung terus, telah dan akan terus terjadi (bahkan mungkin
akan memperkaya dan menjadi rahmat), penghukuman oleh negara
membawa konsekuensi yang jauh berbeda dan lebih luas. Setiap
kelompok yang terdampak legislasi ini, maka bukan hanya hak
keberagamaannya yang terdampak, tapi sudah pasti—sebagaimana
itunjukkan dalam banyak berita media, penelitian-penelitian,
termasuk juga yang didiskusikan di ruang ini oleh pemohon dan
beberapa ahli lain—pasti hak-hak sipil, politik, dan ekonominya akan
terpengaruh juga.

166



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Setiap kelompok agama, seperti MUl atau lainnya jelas
memiliki hak untuk menyatakan kelompok agama lain telah
menyimpang; lebih jauh, sebagai bagian dari asosiasi warga, wajar
jika ia berusaha mempengaruhi kebijakan negara. Persoalannya
berbeda dengan negara. Sejauh menyangkut penghukuman oleh
negara, wilayah luas tafsir tentang “penyimpangan” dalam UU PPPA
(yang membawa sanksi legal) mesti dibatasi agar tidak melanggar
hak-hak kelompok lain. Usulan tafsir konstitusional dalam bentuk
putusan “(tidak)konstitusional bersyarat” adalah satu cara membuat
pagar-pagar konstitutionalitas tersebut.

Ini bukanlah meminta MK untuk masuk dalam wilayah
teologis. Tapi memberi pagar-pagar konstitusional dalam ruang
tafsir keagamaan yang amat luas—sejauh ia dipertimbangkan
sebagai dasar pengambilan kebijakan negara. Tujuannya adalah
memastikan bahwa keputusan apapun yang diambil atas dasar UU
ini tidak bertentangan dengan Konstitusi, dalam hal ini hak-hak sipil,
politik dan ekonomi kelompok-kelompok yang potensial terdampak
Uu itu.

Kesimpulan

Dua argumen utama yang diajukan di atas adalah:

1) MKdapat memberikan penafsiran bersyarat atas konstitusionalitas
UU PPPA, karena secara substansial UU tersebut belum
sempurna dan memang dapat diperbaiki. Argumennya adalah
penelitian mengenai karakter UU PPPA itu sendiri maupun
dalam perbandingan dengan UU serupa di 70 negara lain; juga
sebagaimana diakui MK sendiri pada Putusan tahun 2010. Dari sisi
formil, MK sendiri memiliki kewenangan untuk itu, persis untuk
tujuan yang diharapkan oleh pemohonan ini: untuk memperbaiki
keadaan, sementara suatu UU yang memiliki konsekuensi negatif

167



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

tidak bisa dibatalkan atau belum diubah (dan tampaknya masih
akan demikian untuk waktu yang lama) oleh legislator.

2) MK perlu memberikan penafsiran (tidak)konstitusional bersyarat,
karena luasnya wilayah tafsir agama mengenai “pokok-pokok
agama”, banyaknya faktor yang mempengarubhi tafsir keagamaan,
dan seriusnya konsekuensi penilaianitu (oleh negara, sebagaimana
dimandatkan oleh UU PPPA), melampaui urusan keyakinan
keagamaan. Ini bukanlah pembatasan atas hak kelompok-
kelompok agama tertentu yang ingin menjaga agamanya, karena
hak mereka untuk itu tidak dikurangi sama sekali. Tapi merupakan
pembatasan tafsir negara agar tidak melanggar hak-hak warga
negara yang menjadi bagian dari kelompok yang dihakimi.
Usulan tafsir konstitusional dalam bentuk putusan “(tidak)
konstitusional bersyarat” adalah suatu cara membuat pagar-
pagar konstitutionalitas tersebut atas tafsir keagamaan—sejauh ia
dipertimbangkan sebagai dasar pengambilan kebijakan negara.
Tujuannya adalah memastikan bahwa keputusan apapun yang
diambil atas dasar UU ini tidak bertentangan dengan Konstitusi,
termasuk hak-hak sipil, politik dan ekonomi kelompok-kelompok
yang potensial terdampak.

UU PPPA ini telah dua kali diajukan ke MK, yang berpandangan tak
dapat membatalkannya, meskipun ada banyak catatan serius. Dan
sebagai akibatnya, situasi buruk yang menimpa individu-individu atau
kelompok-kelompok tertentu—yang paling tidak sebagiannya telah
diakui MK dalam kedua putusan sebelumnya—tidak berubah, bahkan
mungkin memburuk! Pada saat ini, hal minimal yang bisa dilakukan
MK untuk memperbaiki keadaaan adalah suatu “jalan tengah” yang
sebetulnya sudah pernah dipertimbangkan MK juga, tetapi sayangnya
tidak menjadi bagian dari Amar Putusan. Usulan pemohon adalah
satu bentuk jalan tengah itu: pemberian syarat konstitusionalitas.
Benar bahwa keputusan seperti itu belum akan menyelesaikan semua

168



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

masalah yang muncul akibat adanya kekaburan dan ketidakpastian
yang inheren ada dalam UU PPPA, namun sudah akan memperbaiki
keadaan secara cukup signifikan dan merupakan satu langkah lebih
maju dari MK, untuk memenuhi upaya menemukan “jalan tengah”.

169



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Biodata Penulis

Nama : Zainal Abidin Bagir, Ph.D

Pekerjaan : Director, Center for Religious and Cross-cultural

Studies (CRCS)

Pendidikan

2005, PhD. Program, Indiana University, Bloomington, IN, USA

1994, M.A. Program, International Institute of Islamic Thought and

Civilization, International Islamic University, Kuala Lumpur,
Malaysia

1991, B.Sc Program, Dept. of Mathematics, Bandung Institute of

Technology, Indonesia

Publikasi

170

Kerukunan dan Penodaan Agama: Alternatif Penyelesaian
Masalah, Yogyakarta: Program Studi Agama dan Lintas Budaya,
Universitas Gadjah Mada, 2018. (Dapat diunduh di: crcs.ugm.
ac.id/news/11963/laporan-crcs-penanganan-penodaan-agama.
html)

Kebebasan, Toleransi dan Terorisme: Riset dan Kebijakan Agama
di Indonesia (Freedom, Tolerance and Terrorism: Research and
Policy on Religion in Indonesia), PUSAD Paramadina, 2017 (Co-
editor with lhsan Ali-Fauzi and Irsyad Rafsadi)

Aspirations for Modernity and Prosperity: Symbols and
Sources Behind Pentecostal/Charismatic Growth in Indonesia,
Australasian Theological Forum Press, Forthcoming (December
2014) (Co-editor with Christine Gudorf and Marthen Tahun;
contributing one chapter: “Pentecostal-Muslim Relations in



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Indonesia: Indifference, Potentials for Conflict , and Prospects
for Harmony”)

“The Politics and Law of Religious Governance in Indonesia”, in
Robert W. Hefner ed. Routledge Companion to Contemporary
Indonesia, Routledge, 2018

“Kajian tentang Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan dan
Implikasinya untuk Kebijakan” dalam lhsan Ali-Fauzi, Zainal
A Bagir, dan Irsyad Rafsadi, eds. Kebebasan, Toleransi dan
Terorisme: Riset dan Kebijakan Agama di Indonesia PUSAD
Paramadina, 2017

“Islam and Ecology: Norms and Practices”, in Mary Evelyn
Tucker, John Grim, and Willis Jenkins, eds., Routledge Handbook
of Religion and Ecology, Routledge, 2017.

“Pengelolaan Keragaman Pada Masa Reformasi:Antara
Kebebasan, Kerukunan, dan Keadilan” dalam Proceeding
Seminar Kebudayaan Nasional, 2015, Kementerian Pendidikan
dan Kebudayaan, 2016.

“Study on Freedom of Thought, Conscience and Religion —
Indonesia”, in Jaclyn Neo, ed., Keeping the Faith: A Study of
Religious Freedom in ASEAN Countries (Forthcoming, January
2015) ISBN: 9786021798621

“Christianity and Religious Freedom in Indonesia Since
1998: Plurality and Coexistence in an Age of Revival and
Democratization” (co-authored with Robert W. Hefner), in Allen
D. Hertzke and Timothy S. Shah, eds., Christianity and Religious
Freedom, (Christianity and Freedom Project, Georgetown
University, to be published in an edited volume in 2014)

“Reading the Many Faces of Indonesian Islam” (Membaca
Beragam Wajah Islam Indonesia), Introduction to the Indonesian
translation of Martin van Bruinessen, ed., Contemporary
Developments in Indonesian Islam: Explaining the “Conservative

171



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

172

Turn” (Singapore: ISEAS, 2013) (Mizan, 2014)

“The Relation between Science and Religion in the Pluralistic
Landscape of Today’s World”, Zygon, Journal of Religion and
Science, Vol. 50, No. 2 June 2015. (pp. 403-417).

“The Importance of Religion and Ecology in Indonesia”,
Worldviews vol. 19 (2015) 99-102

“Advocacy for Religious Freedom in Democratizing Indonesia”,
The Review of Faith and International Affairs, v. 12 no. 4
(December, 2014)

“Defamation of Religion Law in Post-Reformasi Indonesia: Is
Revision Possible?”, Australian Jounral of Asian Law, 2013, Vol
13 No 2, Article 3: 1-16

“Combating Intolerance Resolution and the Prospect to Revise
Defamation of Religion Regulations”, Human Rights Research
[2014] HRR 9: 9 (accessed at http://www.victoria.ac.nz/law/
centres/nzcpl/publications/human-rights-research-journal/
previous-issues/volume-nine,-2014).

“Practice and the Agenda of “Islam and Science”. Zygon, Jurnal
Religion and Science, Vol. 47, No. 2 June 2012. (pp. 354-366)



13. Dalam Pengujian Materi UU
Nomor 1/PNPS/1965 Tentang Pencegahan,
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama
Terhadap UUD 1945

Oleh : Zainal Arifin Mochtar

PENDAHULUAN

Dalam permohonan pengujian materi Undang-Undang
Nomor 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan, Penyalahgunaan dan/atau
Penodaan Agama—selanjutnya ditulis UU Nomor 1/PNPS/1965—jo0
Undang-Undang Nomor 5 Tahun 1969 tentang Pernyataan Berbagai
Penetapan Presiden dan Peraturan Presiden sebagai Undang-
Undang—selanjutnya ditulis UU Nomor 5 Tahun 1969—mendalilkan
bahwa kedua Undang-Undang tersebut melanggar UUD 1945.
Ketentuan yang dianggap bertentangan dengan UUD 1945 adalah
Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 UU Nomor 1/PNPS/1965.

Ketentuan yang diatur dalam Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 UU
Nomor 1/PNPS/1965 berlawanan dengan hak asasi manusia setiap
orang untuk menjalankan ibadah dan agamanya sebagaimana diatur
dalam Pasal 28E ayat (1), ayat (2), dan ayat (3) serta dalam Pasal 29
ayat (2) UUD 1945. Di samping itu, UUD 1945 juga mengamanatkan
kepada negara agar memberi jaminan kepada setiap orang dalam
menjalankan agamanya sebagaimana diatur dalam Pasal 28I ayat (1)
dan ayat (2) UUD 1945.

Sebelum ahli menyampaikan pendapatnya, terlebih dahulu
ahli akan memberikan penjelasan tentang otoritas konstitusi dan
agama—yang dijelaskan secara berbeda dan tidak saling terkait.

173



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

OTORITAS KONSTITUSI DAN AGAMA

Konstitusi memiliki otoritas hukum tertinggi karena disusun
oleh badan perwakilan yang mendapatkan mandat dari rakyat.!
Isi konstitusi dirangkum dari keinginan dan kepentingan rakyat.
Selain otoritas hukum yang diklaim melekat pada sifat konstitusi
yang memaksa setiap penyelenggara kekuasaan berada di bawah
dan mematuhinya, konstitusi juga memiliki otoritas moral di mana
pemerintah harus tunduk pada konstitusi dalam keadaan di mana
dan kapan saja.?

Supremasi atau superioritas konstitusi berlaku tidak hanya
bagi rakyat yang secara langsung diatur agar tunduk ke konsitusi—
sebagaimana pula setiap kepentingan dan keinginan rakyat itu
yang ingin dimasukkan dalam konstitusi, melainkan juga berlaku
untuk penguasa dan pembentuk konsitusi itu sendiri.* Kekuasaan
penyelenggara negara (legislatif, eksekutif yudikatif, dan cabang
kekuasaan lainnya) serta majelis pembentuk konstitusi wajib tunduk
pada konstitusi tatkala konstitusi tersebut diberlakukan.

Konstitusi yang berderajat tinggi berada di atas peraturan
perundang-undangan lainnya dan menjadi sumber hukum bagi
pembentukan peraturan perundang-undangan di bawahnya. Derajat
tinggi konstitusi ini juga ditunjukkan dengan prosedur pembentukan
maupun perubahannya yang berbeda dengan jenis peraturan
perundang-undangan lainnya. Derajat tinggi konsitusi dapat pula
dilihat dari isi atau materinya serta pejabat pembentuknya yang
berbeda dengan pejabat pembentuk jenis peraturan perundang-

1 K.C. Wheare, Juni 2003, Konsitusi-Konstitusi Modern (terjemahan dari Modern
Constitutions), Pustaka Eureka: Surabaya, him 81.

2 Ibid., him 100-101.

3 Dahlan Thaib, dkk, Cetakan keempat 2004, Teori dan Hukum Konstitusi,
Penerbit Raja Grafindo Persada: Jakarta, him 62.

174



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

undanganlainnya.* Konstitusidibentukolehbadanyangmendapatkan
mandat langsung—maupun tak langsung yang tergantung pada
proses pemilihannya—dari rakyat.

Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2011 tentang Pembentukan
Peraturan Perundang-undangan—selanjutnya ditulis UU Nomor 12
Tahun 2011—mengakui derajat tinggi konstitusi tersebut. Pasal 7
ayat (1) UU Nomor 12 Tahun 2011 menyatakan hierarki peraturan
perundang-undangan sebagai berikut:

1. Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945;
2. Ketetapan Majelis Permusyawaratan Rakyat;

3. Undang-Undang/Peraturan Pemerintah Pengganti Undang-
Undang;

Peraturan Pemerintah;
Peraturan Presiden;

Peraturan Daerah Provinsi; dan

N o v A

Peraturan Daerah Kabupaten/Kota.

Kekuatan hukum dari setiap peraturan perundang-undangan
di atas mengikuti hierarkinya.> Hierarki ini juga mewajibkan setiap
pembentukan peraturan perundang-undangan harus memperhatikan
asas pembentukannya, yang salah satunya adalah asas kesesuaian
antara jenis, hierarki, dan materi muatan.®

4 Sri Soemantri Martosoewignjo, Cetakan pertama 2016, Konstitusi Indonesia:
Prosedur dan Sistem Perubahannya Sebelum dan Sesudah UUD 1945 Perubahan, PT
Remaja Rosda Karya: Bandung, him 59.

5 Pasal 7 ayat (2) UU Nomor 12 Tahun 2011.

6 Pasal 5 huruf c UU Nomor 12 Tahun 2011. Asas kesesuaian antara jenis, hierarki,
dan materi muatan diartikan bahwa dalam pembentukan peraturan perundang-
undangan harus memperhatikan materi muatan yang tepat sesuai dengan jenis dan

175



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Di Indonesia, Konstitusi mengatur agama ke dalam Bab XI
Pasal 29 ayat (1) dan ayat (2) UUD 1945. Jaminan kemerdekaan yang
diberikan negara ke setiap penduduk untuk memeluk sebuah agama
dan menjalankan ibadah agama itu diatur lebih khusus ke dalam
Pasal 29 ayat ('2) UUD 1945. Sedangkan hak untuk beragama juga
diatur dalam UUD 1945 Pasal 28l ayat (1) bersamaan dengan hak
untuk hidup, hak untuk tidak disiksa, hak kemerdekaan pikiran dan
hati nurani, hak untuk tidak diperbudak, hak untuk diakui sebagai
pribadi di depan hukum, dan hak untuk tidak dituntut dengan dasar
hukum yang berlaku surut. Hak beragama menjadi hak yang tidak
dapat dikurangi dalam keadaan apapun (non-derogable right).

Konstitusi juga menyatakan setiap orang bebas memeluk
agama dan beribadat menurut agamanya sebagaimana diatur
dalam Pasal 28E ayat (1) UUD 1945. Seperti halnya penganut agama,
penganut aliran kepercayaan juga diberikan hak dan kebebasan
untuk menjalankannya seperti disebutkan dalam Pasal 28E ayat (2)
UUD 1945.

Selanjutnya, pengaturan tentang hak beragama dirumuskan
dalam peraturan perundang-undangan yang lebih rendah. Pasal 4
Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia—
selanjutnya ditulis UU Nomor 39 Tahun 1999—menyatakan dengan
tegas sebagai berikut, “Hak untuk hidup, hak untuk tidak disiksa, hak
kebebasan pribadi, pikiran dan hati nurani, hak beragama, hak untuk
tidak diperbudak, hak untuk diakui sebagai pribadi dan persamaan di
hadapan hukum, dan hak untuk tidak dituntut atas dasar hukum yang
berlaku surut adalah hak asasi manusia yang tidak dapat dikurangi
dalam keadaan apapun dan oleh siapapun.”

hierarki peraturan perundang-undangan.

176



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Pengakuan tentang hak beragama tidak hanya dirumuskan
dalam hukum nasional (UUD 1945 dan UU Nomor 39 Tahun 1999),
tetapi juga diakui secara universal. Konferensi Hak Asasi Manusia
sedunia di Wina pada 1993 menegaskan kembali kesatuan normatif
tentang hak asasi manusia. Sebagian pernyataan yang dihasilkan
dalam Konvensi Wina 1993 berbunyi, “...Semua hak asasi manusia
adalah universal, tidak dapat dibagi, saling bergantung dan saling
berkait..”” Hak beragama, yang juga menjadi bagian dari hak
asasi manusia universal, oleh karenanya tidak dapat dibagi, saling
bergantung dan saling berkait.

ANALISIS

Ketentuan dari UU Nomor 1/PNPS/1965 yang dimohonkan
pengujian materi adalah Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 yang menjadi
dasar pembentukan Surat Keputusan Bersama Menteri Agama, Jaksa
Agung, dan Menteri Dalam Negeri Nomor 3 Tahun 2008; Nomor
KEP-033/A/JA/6/2008; Nomor 199 Tahun 2008 tentang Peringatan
dan Perintah Kepada Penganut, Anggota, dan/atau Anggota
Pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia (JAl), dan Warga Masyarakat.
Selengkapnya, pasal-pasal tersebut berbunyi, sebagai berikut:

Pasal 1

Setiap orang dilarang dengan sengaja di muka umum
menceritakan, menganjurkan atau mengusahakan dukungan
umum, untuk melakukan penafsiran tentang sesuatu agama
yang dianut di Indonesia atau melakukan kegiatan-kegiatan
keagamaan yang menyerupai kegiatan-kegiatan keagamaan

7 Martin Scheinin, Tanggung Jawab Negara, Good Governance dan Hak
Asasi Manusia yang Tidak Dapat Dibagi, dalam Hans-Otto Sano dan Gudmundur
Alfredsson, 2003, Hak Asasi Manusia dan Good Governance (terj), Brill Academic
Publishers, him 29.

177



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dari agama itu, penafsiran dan kegiatan mana menyimpang
dari pokok-pokok ajaran agama itu.

Pasal 2

(1) Barang siapa melangar ketentuan tersebut dalam
Pasal 1 diberi perintah dan peringatan keras untuk
menghentikan perbuatannya itu di dalam suatu
keputusan bersama Menteri Agama, Menteri/Jaksa
Agung dan Menteri Dalam Negeri.

(2) Apabila pelanggaran tersebut dalam ayat (1) dilakukan
oleh organisasi atau sesuatu aliran kepercayaan, maka
Presiden Republik Indonesia dapat membubarkan
organisasi itu dan menyatakan organisasi atau aliran
tersebut sebagai suatu organisasi/aliran terlarang,
satu dan lain setelah Presiden mendapat pertimbangan
dari Menteri Agama, Menteri/Jaksa Agung dan Menteri
Dalam Negeri.

Pasal 3

Apabila, setelah dilakuan tindakan oleh Menteri Agama
bersama-sama Menteri/Jaksa Agung dan Menteri Dalam
Negeri atau oleh Presiden Republik Indonesia menurut
ketentuan dalam Pasal 2 terhadap orang, organisasi atau
aliran kepercayaan, mereka masih terus melanggar ketentuan
dalam Pasal 1, maka orang, penganut, anggota dan/atau
anggota pengurus organisasi yang bersangkutan dari aliran itu
dipidana dengan pidana penjara selama-lamanya lima tahun.

Ketentuan yang terkandung dalam Pasal 1, Pasal 2, dan
Pasal 3 UU Nomor 1/PNPS/1965 jelas sangat bertentangan dengan
Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia, UUD 1945, dan UU Nomor

178



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

39 Tahun 1999. Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia menyatakan
setiap hak asasi manusia tidak dapat dibagi atau dikurangi.

Konstitusi mengatur setiap orang memiliki hak untuk
beragama (Pasal 281 UUD 1945), serta beribadat menurut agamanya
itu (Pasal 28E ayat (1) UUD 1945), dan negara wajib menjamin hak
untuk beragama dan menjalankan agamanya tersebut (Pasal 29
ayat (2) UUD 1945). Pasal 4 UU Nomor 39 Tahun 1999 juga menjadi
dasar bagi setiap orang untuk beragama dan menjalankan agamanya
tersebut yang tidak dapat dicabut dalam kondisi/keadaan apapun
atau oleh siapapun.

Dengan pendekatan otoritas konstitusi, derajat konstitusi,
serta daya ikat konstitusi, maka UU Nomor 1/PNPS/1965, khususnya
ketentuan yang tercantum dalam Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 dimana
mengatur pencabutan hak beragama, jelas bertentangan dengan
konstitusi. Otoritas kontitusi memaksa UU Nomor 1/PNPS/1965
tunduk pada perintah UUD 1945. Derajat tinggi/suprioritas konstitusi
membuat UU Nomor 1/PNPS/1965 secara sukarela menempatkan
diri harus sama dengan konstitusi sehingga rumusan yang tercantum
dalam Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 UU Nomor 1/PNPS/1965 terhapus.
Daya ikat konstitusi membuat UU Nomor 1/PNPS/1965 khususnya di
dalam Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 menjadi tidak berlaku.

Apalagi, produk hukum yang menjadi dasar pemberian
peringatan adalah suatu keputusan administrasi negara, dapat
juga dibaca sebagai keputusan tata usaha negara. Termasuk ketika
memutuskan untuk melakukan pelarangan, juga dalam suatu
keputusan tata usaha negara. Ini menjadi sangat berbahaya karna
sangat mungkin menjadi bias kekuasaan rezim pemerintah. Dalam hal
ini, keputusan hanya diambil di dalam rezim pemerintah, di bawah
kuasa Presiden dengan pembantunya. Makanya, dalam level tertinggi
sesuatu yang dijaminkan di konstitusi, seharusnya pencabutannya

179



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

tidak dalam level keputusan administrasi negara semata. Melainkan
melalui keputusan pengadilan yang memiliki kekuatan hukum
mengikat sebagai forum tertinggi kekuasaan kehakiman yang dapat
memerintahkan pencabutan hak azasi manusia dalam level tertentu.
Menjadi sangat tidak tepat tatkala pencabutan hak hanya dilakukan
dalam level putusan administrasi pemerintahan.

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis di atas, maka UU Nomor 1/PNPS/1965,
khususnya ketentuan dalam Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 wajib
dinyatakan bertentangan dengan konstitusi dan tidak berlaku dengan
alasan:

1. Hak beragama tidak dapat dibagi atau dikurang dalam keadaan
apapun dan oleh siapapun;

2. Setiap orang memiliki hak untuk beragama dan menjalankan
agamanya tersebut; dan

3. Negara wajib menjamin pelaksanaan hak beragama tersebut.

4. Pencabutan hak tidak seharusnya menggunakan keputusan
administrasi negara semata, tetapi harus melalui putusan
pengadilan yang berkekuatan hukum tetap.

180



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis

Nama : Zainal Arifin Mochtar
Pekerjaan : Dosen Hukum Tata Negara UGM
Pendidikan

S-3, IImu Hukum, Universitas Gadjah Mada Yogyakarta.
S-2, Ilmu Hukum, Universitas Northwestern, Chicago, USA.

S-1, IImu Hukum, Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta.

Publikasi

2016, “Lembaga Negara Independen”, Rajawali Pers.

2008, Kordinator Penulis, “Panduan KKN Tematik Pemantauan
Peradilan”, Pusat Kajian Anti Korupsi — Open Society Institute.

2007, (Kontributor Kata Pengantar), Meretas Asa Dari Hakim Agung
Baru 2007, ICW, Jakarta.

2007, (Editor), Suara Untuk Eksistensi Negara Kepulauan : Catatan
Atas RUU Kementrian Negara”, DFW Press, Jakarta.

2006, (Thesis): The Dusk of Human Rights (The threat of Privatization
for Economic and Social Rights in Indonesia)

2005, (Editor) Laica Marzuki, “Berjalan-Jalan di Sistem Hukum
Indonesia”, Konpres, Jakarta.

2005, (Editor), Jimly Ashiddigie, “Konstitusi dan Konstitusionalisme
Indonesia”, Edisi Revisi, Konpres, Jakarta.

2005, (Editor) Ismail Suny, “Jejak Hukum Islam di Sistem Hukum
Indonesia”, Konpres, Jakarta.

2005, (Penulis Kontributor), “Lembaga Negara dan Sengketa
Kewenangan Antar Lembaga Negara”, Konsorsium Reformasi
Hukum Nasional (KRHN), Jakarta.

181



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

2004,

2004,

(Editor) Jimly Ashshiddie, “Serpihan Pemikiran tentang Tata
Negara, Media dan HAM”, Konpres, Jakarta.

(Editor), Kumpulan Tulisan, “Setahun Menjaga Konstitusi”,
Konpres, Jakarta

Penulis, Buku Biografi “Mochtar Husein: Menggores Sejarah Dengan

2002,

2002,

2002,

2001,

182

Dakwah”, Media Lintas Batas, Yogyakarta

(Penyunting dan Editor), “Pandangan Islam Terhadap
Permasalahan Sosial”, Mochtar Husein, Ull Press, Yogyakarta.
(Penyunting dan Editor Buku), “Etika Islam, Meneladani
Perilaku Rasulullah”, Mochtar Husein, Ull Press, Yogyakarta.
(Editor Buku), “Islam Kiri, Melawan Kapitalisme Modal Dari
Wacana Menuju Gerakan”, Eko Prasetyo, Pustaka Pelajar,
Yogyakarta.

(Editor Buku), “Islam itu Indah”, Mochtar Husein, Pustaka
Pelajar, Yogyakarta.



14. Melacak Keislaman Ahmadiyah

Oleh : Zuhairi Misrawi

Yang Mulia Ketua Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi
Yang Mulia Anggota Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi
Sidang Mahkamah Konstitusi yang berhagia

Assalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh
Salam sejahtera untuk kita semua
Om Swastiastu

Namo Buddhaya

Pertama-tama perkenankan saya mengingatkan kita semua,
bahwa kita adalah negara dan bangsa yang beragam, baik dari segi
etnis, agama, maupun bahasa. Di setiap sudut dan tempat, kita akan
merasakan betapa indahnya kebhinnekaan. Saya kira di ruangan ini
saja kita bisa merasakan indahnya kebhinnekaan. Kita bisa duduk
bersama dan bercengkrema dalam suasana batin yang damai,
meskipun kita berbeda suku, agama, dan keyakinan.

Saya lahir dan besar dari tradisi Nahdlatul Ulama, tetapi saya
bersahabat dengan teman-teman dari Ahmadiyah, Muhammadiyah,
Syiah, bahkan umat dari agama-agama lain, seperti Kristen, Katolik,
Hindu, Budha, Konghucu, dan lain-lain. Saya menyadari betul
perbedaan paham dan pemikiran dengan mereka, tetapi saya
menganggap mereka sebagai saudara sebangsa dan sesama makhluk
Tuhan. Imam Alibin Abu Thalib menyatakan, jika kamu tidak bersaudara
dalam agama, maka kamu bersaudara sesama ciptaan Tuhan.

183



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Saya memandang, bahwa kita beruntung sekali para nenek
moyang dan para pendiri bangsa mewarisi nilai, prinsip, dan filosofi
yang sangat berharga bagi keutuhan dan kebersamaan kita. Bhinneka
Tunggal lka merupakan semboyan yang terasa betul manfaatnya
akhir-akhir ini, bahkan saya kira akan bermanfaat sepanjang masa.
Artinya, kita ditakdirkan oleh Tuhan Yang Maha Kuasa untuk menjadi
bangsa dan negeri yang plural. Tapi itu saja tidak cukup, kita
diamanatkan untuk bersatu-padu membangun negeri. Jangan ada
salah satu kelompok yang kita perlakukan secara diskriminatif hanya
karena pahamnya berbeda dengan kita.

Para pendiri bangsa kita telah melahirkan Pancasila sebagai
dasar negara kita. Setiap sila dalam Pancasila, Ketuhanan Yang Maha
Esa, Kemanusiaan Yang Adil dan Beradab, Persatuan Indonesia,
Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaa dalam
permusyawaratan/perwakilan, dan keadilanan sosial bagi seluruh
rakyat Indonesia, merupakan satu kesatuan yang utuh. Bung Karno
menyatakan, bahwa esensi Pancasila adalah gotong-royong. Esensi
gotong-royong adalah sikap saling bahu-membahu, bersama-sama
membangun negeri tercinta ini untuk mewujudkan keadilan dan
kesejahteraan bagi semua warga.

Bung Karno dalam Pidato 1 Juni 1945 menegaskan, bahwa
dimensi ketuhanan di dalam Pancasila adalah ketuhanan yang
berkebudayaan. Yaitu, ketika setiap warga dan umat penganut agama-
agama saling menghormati dan saling menghargai satu dengan yang
lainnya, tidak egois dan tidak pula fanatis.

Maka dari itu, kita beruntung sekali konstitusi secara eksplisit
di dalam pembukaan Undang-Undang Dasar tahun 1945 menegaskan
bahwa kita akan membentuk suatu Pemerintah Negara Indonesia
yang melindungi segenap bangsa Indonesia dan seluruh tumpah
darah Indonesia. Komitmen tersebut diperjelas di dalam Pasal 28

184



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Undang-Undang Dasar Tahun 1945 yang secara rinci menjunjung
tinggi hak asasi manusia. Selanjutnya di Pasal 29 Undang-Undang
Dasar Tahun 1945 yang menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk
untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadat
menurut agamanya dan kepercayaannya itu.

Majelis Hakim Yang Mulia

Pancasila dan Konstitusi kita yang begitu mulia itu, hemat
saya, belum menjadi laku dan perbuatan nyata. Mengingat masih
adanya diskriminasi, bahkan kekerasan terhadap kelompok minoritas.
Lembaga saya, Moderate Muslim Society memotret dan memonitor
diskriminasi dan intoleransi terhadap kelompok minoritas. Ada
tiga kelompok minoritas yang kerap mendapatkan perlakukan
diskriminatif: Ahmadiyah, Syiah, dan Kristiani.

Salah satu masalah yang dihadapi oleh kelompok Ahmadiyah
adalah kebebasan dan kemerdekaan untuk beribadah di masjid-
masjid mereka. Saya melihat secara langsung, masjid-masjid mereka
dibakar dan disegel, sehingga mereka tidak bisa beribadah secara
berjemaah, sebagaimana umat agama-agama yang lain.

Ada sebagian kelompok, bahkan pemerintah daerah yang
menjadikan Keputusan Bersama Menteri Agama, Jaksa Agung
, dan Menteri Dalam Negeri Republik Indonesia yang secara
eksplisit menjadikan Undang-Undang Nomor 1/PnPs/1965 tentang
Pencegahan dan/atau Penodaan Agama sebagai justifikasi untuk
membenarkan tindakannya untuk menghalangi warga Ahmadiyah
beribadah di masjid-masjid mereka.

Ahmadiyah sudah ada di Indonesia sejak 1925, 20 tahun sebelum
negeri ini memproklamasikan kemerdekaannya. Bahkan di antara
penganutnya ada yang turut berjuang mewujudkan kemerdekaan

185



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

negeri ini. Baru setelah 83 tahun, tepatnya pada tahun 2008 hingga
sekarang ini, Ahmadiyah diperlakukan secara diskriminatif. Masjid-
masjid mereka disegel dan dibakar. Mereka tidak boleh melaksanakan
shalat, dan anak-anak mereka tidak bisa mengaji di masjid-masjid
yang mereka bangun secara swadaya.

Sekali lagi, mereka yang menyegel dan membakar masjid
itu menggunakan Keputusan Bersama Menteri Agama, Jaksa
Agung , dan Menteri Dalam Negeri Republik Indonesia yang secara
eksplisit menjadikan Undang-Undang Nomor 1/PNPs/1965 tentang
Pencegahan dan/atau Penodaan Agama. Tentu saja, selain itu karena
dilandasi kebencian dan pemahaman yang tidak utuh terhadap
agama dan konstitusi.

Maka dari itu, sudi kiranya Majelis Hakim untuk memberikan
penegasan dan penafsiran terhadap Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3
UU Nomor 1 PNPS/1965, bahwa setiap orang atau kelompok tidak
bisa meniadakan hak beribadah sesuai agama dan kepercayaannya.
Permohonan ini tidak hanya berlaku bagi warga Ahmadiyah, tetapi
juga bagi warga yang lain, seperti Syiah, Kristiani, Hindu, Budha, dan
Konghucu. Negara harus menjamin kemerdekaan beribadah dan
memberikan perlindungan setiap warga negara.

Majelis Hakim Yang Mulia,

Secara pribadi saya mengenal Ahmadiyah sejak tahun 2006
dan mempelajari ajarannya dengan saksama. Bahkan, saya juga
melaksanakan shalat berjemaah dan shalat Jumat di masjid-masjid
mereka. Tidak hanya di Indonesia, tetapi juga di belahan negara
lainnya, seperti Singapura, Malaysia, London, Manchester, Paris, dan
lain-lain.

186



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Saya berpandangan, bahwa banyak sekali persamaan
Ahmadiyah dengan kelompok-kelompok Muslim lainnya. Mereka
mengucapkan syahadat yang sama, melaksanakan shalat, menunaikan
zakat, puasa di bulan ramadhan, dan melaksanakan ibadah haji.
Bahkan, mereka mempunyai kebiasaan untuk melaksanakan shalat
tahajud untuk meningkatkan ketakwaan mereka. Begitu pula kitab
suci mereka sama, yaitu al-Quranul Karim.

Kalau kita shalat di masjid-masjid Ahmadiyah, kita akan
mendapatkan lafadz Allah SWT dan Nabi Muhammad, begitu pula
kalimat La ilaha illallah Muhammadun Rasulullah (Tiada Tuhan selain
Allah dan Muhammad adalah utusan Allah).

Dari fakta tersebut, saya berpandangan bahwa Ahmadiyah adalah
salah satu golongan dalam Islam. Hal tersebut mengacu pada sebuah
hadis Nabi, “Barangsiapa mengucapkan kalimat, Tiada Tuhan selain
Allah dan Muhammad adalah utusan Allah, maka ia akan masuk
surga”.

Memang ada perbedaan antara Ahmadiyah dengan kelompok
Muslim lainnya dalam soal kenabian dan Imam Mahdi, tetapi menurut
saya hal tersebut tidak menggugurkan keislaman Ahmadiyah.

Imam al-Ghazali mengatakan, “Jika dalam diri seseorang
terdapat 99% kekufuran dan hanya 1% keimanan, maka orang
tersebut mukmin”. Jika pendapat ini digunakan sebagai instrumen
untuk menilai Ahmadiyah, yang mana seluruh Rukun Iman dan Rukun
Islam sudah dilakukan oleh penganut Ahmadiyah, maka tidak ada
alasan untuk tidak menyebut mereka sebagai Muslim.

Salah satu ciri khas Ahmadiyah di berbagai penjuru dunia
adalah membangun masjid. Mereka mempunyai puluhan ribu masjid
di berbagai belahan dunia: Amerika Serikat, Eropa, Afrika, Jepang,

187



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Timur-Tengah dan lain-lain. Sekadar informasi, masjid terbesar di
Kanada adalah Masjid Ahmadiyah. Begitu pula di London, Manchester,
Hamburg, dan lain-lain.

Dunia sekarang tahu, bahwa Ahmadiyah adalah organisasi
yang berkhidmat untuk menebarkan cinta sesuai dengan slogan
mereka, Love for All, Hatred for None. Ketika masjid-masjid mereka
dibakar dan disegel, mereka membalasnya dengan doa. Saya kira
upaya judicial review untuk meminta penjelasan dan penegasan
terhadap UU PNPS/1965 adalah cerminan dari ajaran cinta Tanah Air
dari Ahmadiyah.

Terus terang saja, saya sendirimalu jika ditanyakan oleh orang-
orang di luar negeri, kenapa masjid-masjid Ahmadiyah di Indonesia
dibakar dan disegel? Apakah Islam mengajarkan umatnya untuk
membakar masjid? Apakah pemerintah dan konstitusi Indonesia
tidak memberikan perlindungan terhadap penganut Ahmadiyah?

Maijelis Hakim Yang Mulia,

Izinkanlah di akhir pemaparan kesaksian saya ini
menggarisbawahi perihal terma penodaan agama dalam Islam. Islam
menurut saya memberikan panduan yang jelas dan tegas perihal
terma penodaan agama. Salah satunya, sebagaimana tercantum
di dalam surat al-Ma’un, Tidakkah kamu tahu seseorang yang
mendustai agama. Yaitu orang yang menghardik anak yatim dan
tidak menyediakan makanan bagi orang-orang miskin.

Jadi sebenarnya, penodaan agama dalam Islam tidak
terkait dengan penafsiran, melainkan terkait dengan tindakan yang
mencerminkan ketidakadilan dan penindasan terhadap orang-orang
miskin, anak yatim, dan mereka yang lemah.

188



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Adapun terkait vonis “sesat”, al-Quran memberikan panduan
yang menarik di dalam surat al-Qalam ayat 7, Sesungguhnya Tuhanmu,
Dia Maha Tahu siapa yang tersesat dari jalannya dan Dia Maha Tahu
atas mereka yang mendapatkan petunjuk.

Namun di dalam sejarah Islam, kita mendapatkan vonis
“sesat” digunakan secara politis oleh penguasa untuk menyingkirkan
kelompok yang menjadi saingannya. Maka dari itu, kita mendapatkan
sebuah rezim dalam sejarah Islam yang menyesatkan mazhab lbnu
Hanbal, mazhab Imam Asyari, sesuai dengan selera penguasanya
pada saat itu.

Maka dari itu, diperlukan kematangan dan kedewasaan
dalam beragama dan berbangsa. Saya secara pribadi bermimpi setiap
umat agama di negeri ini dapat beribadah dengan bebas, tanpa
ancaman dan diskriminasi. Kita harus memahami dan menerima
kebhinnekaan dalam intra-agama dan antar-agama adalah anugerah
Tuhan. Bukankah di dalam al-Quran disebutkan, bahwa Tuhan sendiri
sendiri yang menghendaki kita beragam?

Sekali lagi kita beruntung mempunyai konstitusi yang
memberikan perlindungan dan menjamin kemerdekaan beribadah
bagi setiap warga, apapun agama dan kepercayaannya.

Dalam hal ini, sudi kiranya Majelis Hakim memberikan
penjelasan bahwa Undang-Undang PNPS/1965 Pasal 1,2, dan 3 tidak
bisa digunakan untuk meniadakan hak setiap warga untuk menganut
aliran dan melakukan ibadah sesuai keyakinan. Artinya, Undang-
Undang PNPS/1965 tidak bisa digunakan untuk menyegel, apalagi
membakar tempat ibadah umat agama-agama dan keyakinan di
negeri tercinta ini.

Wassalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh

189



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Biodata Penulis
Nama : Zuhairi Misrawi

Pekerjaan : Ketua Moderate Muslim Society, Intelektual Muda
NU, alumnus Universitas al-Azhar Mesir, Kairo

Pendidikan

2000, Program Sarjana di Departemen Akidah-Filsafat, Fakultas
Ushuluddin, Universitas Al-Azhar, Kairo, Mesir

2006, Program Pasca Sarjana (S-2) di Sekolah Tinggi Filsafat
Driyarkara, Jakarta.

Biografi Singkat :

Setelah menyelesaikan studi di Mesir, pada 2000 ia pulang ke
Indonesia dan langsung aktif di lembaga Kajian dan Sumber Daya
Manusia Nahdlatul Ulama(Lakpesdam NU) sebagai Koordinator Kajian
dan Penelitian pada 2000-2002. Bersama beberapa tokoh muda NU
lainnya, ia menerbitkan jurnal Pemikiran di kalangan Lakpesdam
berjudul Tashwirul Afkar dan menjadi redakturnya pada tahun 2000-
2005.

Meskipun aktif sebagai aktivis, ia tetap produktif dalam menulis. Secara
umum, tulisan-tulisannya bertemakan pemikiran-pemikiran Islam
kontemporer, politik, toleransi keagamaan, dan dialog antaragama
(inter-faith dialog). Sejak 2008 ia menjadi direktur Moderate Modern
Society Jakarta. Lembaga ini merupakan sebuah lembaga riset
yang bertujuan untuk menyampaikan pendekatan moderasi dalam
pembangunan Indonesia terutama dalam hal toleransi keagamaan
dan keadilan sosial di dalam masyarakat yang plural (beragam) dan
demokratis.

190



15. Amicus curiae (Lembaga Studi dan
Advokasi Masyarakat)

Terhadap Perkara Nomor 56/PUU-XV/2017

Permohonan Pengujian Undang-Undang Nomor 1 /PNPS/ Tahun
1965 tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan
Agama jo. Undang-undang No. 5 tahun 1969 tentang Pernyataan
Berbagai Penetapan Presiden dan Peraturan Presiden Sebagai
Undang-undang Terhadap UUD 1945

di Mahkamah Konstitusi
Diajukan oleh:

Lembaga Studi dan Advokasi Masyarakat (ELSAM)

j

\3
tenpach S

Jakarta, 22 Februari 2018

I Pernyataan Kepentingan Sebagai Amici

1. Lembaga Studi dan Advokasi Masyarakat (Institute for
Policy Research and Advocacy), disingkat ELSAM, adalah
organisasi advokasi kebijakan yang berdiri sejak Agustus
1993 di Jakarta. Awalnya berbentuk yayasan, kemudian
dalam perkembangannya berubah menjadi perkumpulan
pada 8 Juli 2002. ELSAM bertujuan untuk mewujudkan
tatanan masyarakat yang berpegang kepada nilai-nilai

191



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

hak asasi manusia, keadilan, dan demokrasi, baik dalam
rumusan hukum maupun dalam pelaksanaannya;

2. Untuk mencapai tujuannya, ELSAM melakukan usaha-
usaha sebagai berikut: (1) melakukan pengkajian
terhadap  kebijakan-kebijakan  dan/atau  hukum,
penerapannya, serta dampaknya terhadap kehidupan
sosial, ekonomi, dan budaya; (2) mengembangkan
gagasan dan konsepsi atau alternatif kebijakan atas
hukum yang tanggap terhadap kebutuhan masyarakat
dan melindungi hak asasi manusia; (3) melakukan
advokasi dalam berbagai bentuk bagi penenuhan
hak-hak, kebebasan, dan kebutuhan masyarakat yang
berkeadilan; dan (4) menyebarluaskan informasi
berkenaan dengan gagasan, konsep, dan kebijakan atau
hukum yang berwawasan hak asasi manusia, demokrasi,
dan keadilan di tengah masyarakat luas;

3. ELSAM mengajukan Komentar Tertulis ini kepada
Mahkamah Konstitusi untuk memberikan pandangan dan
dukungan kepada Majelis Hakim Mahkamah Konstitusi
yang memeriksa perkara permohonan meminta Pasal 1,
Pasal 2, dan Pasal 3 UU Penodaan Agama dinyatakan secara
konstitusionalitas bersyarat bertentangan dengan Undang-
Undang Dasar Tahun 1945 dalam sebagaimana Perkara
Nomor: Nomor 56/PUU-XV/2017, serta memaparkan
pandangan masyarakat sipil tentang pelanggaran terhadap
demokrasi yang dirinci sebagai pelanggaran atas kepastian
hukum, kebebasan berpikir, mengemukakan pendapat
dan berekspresi serta pelanggaran atas hak kebebasan
beragama dan berkeyakinan.

Il. Uraian Singkat Mengenai Amicus Curiae

4, “Amicus Curiae”, merupakan istilah Latin yang mungkin

192



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

jarang terdengar di pengadilan Indonesia.! Amicus
curiaze merupakan konsep hukum yang berasal dari
tradisi hukum Romawi, yang kemudian berkembang
dan dipraktikkan dalam tradisi common law, yang
mengizinkan pengadilan untuk mengundang pihak
ketiga untuk menyediakan informasi atau fakta-fakta
hukum berkaitan dengan isu-isu yang belum familia;

Amicus curiae merupakan konsep hukum yang berasal
dari tradisi hukum Romawi, yang kemudian berkembang
dan dipraktikkan dalam tradisi common law. Dalam tradisi
common law, mekanisme amicus curiae untuk pertama
kalinya diperkenalkan pada abad ke-14. Selanjutnya
pada abad ke-17 dan 18, partisipasi dalam amicus curiae
secara luas tercatat dalam All England Report;

Negara-negara penganut tradisi hukum common law,
telah sering menggunakan mekanisme amicus curiae
dalam sistem hukumnya. Misalnya Belanda, Amerika,
dan Argentina. Sejarah Amerika Serikat menuliskan,
sebelum terjadinya kasus Green v. Biddle pada awal
abad ke-19, cukup lama pengadilan menolak untuk
memperbolehkan partisipasi amicus curiage dalam
proses hukum di Pengadilan. Baru pada awal abad ke-
20 amicus curiage mulai memainkan peranan penting
dalam peradilan, yaitu dalam kasus-kasus hak sipil, dan
aborsi. Bahkan, menurut sebuah studi yang dilakukan
pada tahun 1998, amicus curiae, telah berpartisipasi
dalam lebih dari 90 persen kasus-kasus yang masuk ke
Mahkamah Agung;

Perkembangan terbaru lainnya dari praktik amicus

Hukumonline, Amicus Curiae Dipakai Membantu Permohonan PK, [12/8/08]

193



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

194

10.

curiae adalah diterapkannya amicus curiage dalam
penyelesaian sengketa internasional, yang digunakan
baik oleh lembaga-lembaga negara maupun organisasi
internasional;

Amicus curiae yang dalam bahasa Inggris disebut “friend
of the court”, diartikan “someone who is not a party to
the litigation, but who believes that the court’s decision
may affect its interest”. Secara bebas, amicus curiae
diterjemahkan sebagai friends of the court atau ‘Sahabat
Pengadilan’, dimana, pihak yang merasa berkepentingan
terhadap suatu perkara memberikan pendapat
hukumnya kepada pengadilan. Miriam Webster
Dictionary memberikan definisi amicus curiae sebagai
“one (as a professional person or organization) that is
not a party to a particular litigation but that is permitted
by the court to advise it in respect to some matter of law
that directly affects the case in question”;

Dengan demikian, amicus curiae disampaikan oleh
seseorang yang tertarik dalam mempengaruhi hasil
dari aksi, tetapi bukan merupakan pihak yang terlibat
dalam suatu sengketa; seorang penasihat kepada
pengadilan pada beberapa masalah hukum yang bukan
merupakan pihak untuk kasus yang biasanya seseorang
yang ingin mempengaruhi hasil perkara yang melibatkan
masyarakat luas;

Dalam tradisi common law, mekanisme amicus curiae
pertama kalinya diperkenalkan pada abad ke-14.
Selanjutnya pada abad ke-17 dan 18, partisipasi dalam
amicus curiage secara luas tercatat dalam All England
Report. Dari laporan ini diketahui beberapa gambaran
berkaitan dengan amicus curiae:



11.

12.

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

a. fungsi utama amicus curige adalah untuk
mengklarifikasi isu-isu faktual, menjelaskan isu-isu
hukum dan mewakili kelompok-kelompok tertentu;

b. amicus curiae, berkaitan dengan fakta-fakta dan isu-
isu hukum, tidak harus dibuat oleh seorang pengacara
(lawyer);

c. amicus curiae, tidak berhubungan penggugat atau
tergugat, namun memiliki kepentingan dalam suatu
kasus;

d. izin untuk berpartisipasi sebagai amicus curiae.

Di Amerika Serikat, sebelum terjadinya kasus Green v.
Biddle pada awal abad ke-19, lama sekali pengadilan
menolak untuk memperbolehkan partisipasi amicus
curiae dalam proses peradilan. Namun, sejak awal abad
20, amicus curiae memainkan peranan penting dalam
kasus-kasus yang menonjol (landmark) dalam sejarah
hukum Amerika Serikat, seperti misalnya kasus-kasus
hak sipil dan aborsi. Bahkan, dalam studi yang dilakukan
tahun 1998, amicus curiae, telah berpartisipasi dalam
lebih dari 90 persen kasus-kasus yang masuk ke
Mahkamah Agung;

Sementara untuk Indonesia, amicus curiae belum banyak
dikenal dan digunakan, baik oleh akademisi maupun
praktisi. Sampai saat ini, beberapa amicus curiae telah
diajukan di Pengadilan Indonesia:

a. Amicus curiage yang diajukan kelompok penggiat
kemerdekaan pers yang mengajukan amicus curiae
kepada Mahkamah Agung terkait dengan peninjauan
kembali kasus majalah Time versus Soeharto dan
amicus curiae dalam kasus “Upi Asmaradana” di

195



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Pengadilan Negeri Makasar, dimana amicus curiae
diajukan sebagai tambahan informasi buat majelis
hakim yang memeriksa perkara? .

. Amicus curiae peninjauan kembali kasus Majalah

TIME versus Soeharto;

. Amicus curiae peninjauan kembali praperadilan atas

Surat Ketetapan Penghentian Penuntutan (SKPP)
Bibit-Chandra;

. Amicus curiae yang diajukan ICJR, ELSAM, PBHI, dan

IMLDN dalam kasus Prita Muyasari yang dijerat Pasal
27 ayat (3) UU No. 11 tahun 2008 tentang Inforasi
danTransaksi Elektronik (UU ITE);

. Amicus curiae yang diajukan ELSAM, Sawit Watch,

dan PILNET dalam kasus Anwar Sadat (aktivis WALHI
Sumsel) di PN Palembang;

Amicus curiae yang diajukan ELSAM, WALHI, KontraS,
KPA dan TuK Indonesia dalam perkara pembunuhan
terhadap Indra Pelani di PN Jambi, September 2015.

. Amicus curiae yang diajukan ELSAM dalam perkara

Kasus Heri Budiawan alias Budi Pego pada Perkara
Nomor:559/Pid.B/2017/PN.Byw di Pengadilan Negeri
Banyuwangi;

13.  Walaupun amicus curiae belum dikenal dalam sistem
hukum Indonesia, namun dengan berpegangan pada
ketentuan Pasal 28 ayat (1) UU No. 4 Tahun 2004 tentang

2 Penggiat Kemerdekaan Pers Ajukan amicus curiae Koran Tempo, Jakarta:

Selasa, 12 Agustus 2008, dan Anggota Komisioner Komnas HAM jadi Saksi Upi : Yosep
Prasetyo akan bersaksi sebagai Amicus Curiae atau sahabat Pengadilan, VIVAnews,
Selasa, 30 Juni 2009, 07:06 WIB.

196



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Kekuasaan Kehakiman yang berbunyi “Hakim wajib
menggali, mengikuti, dan memahami nilai-nilai hukum
dan rasa keadilan yang hidup dalam masyarakat”,
sebagai dasar hukum pengajuan amicus curiae, maka
tidak berlebihan apabila mekanisme ini dapat digunakan
sebagai salah satu strategi yang dapat digunakan untuk
mengklarifikasi prinsip-prinsip hukum dan konstitusi,
terutama kasus-kasus yang melibatkan berbagai UU atau
pasal yang kontroversial.

Pendapat Amici: Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan
Dalam Prinsip dan Instrumen Hak Asasi Manusia Universal

Secara singkat, sebagaimana didalilkan Para Pemohon
dalam Permohonannya, bahwa Para Pemohon mengajukan
Permohonan Pengujian UU No. 1 /PNPS/ Tahun 1965 tentang
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama jo.
Undang-undang No. 5 tahun 1969 tentang Pernyataan Berbagai
Penetapan Presiden dan Peraturan Presiden Sebagai Undang-
undang Terhadap UUD 1945 di Mahkamah Konstitusi, oleh
karena dengan adanya UU a quo. Karena dalam menjalankan
ibadahnya sebagai penganut agama Islam yang juga adalah
komunitas Ahmadiyah, Para Pemohon telah terhalang hak-hak
nya untuk menganut aliran Agama dan kemudian menjalankan
ibadah nya yang merupakan perwujudan keimanannya secara
internal.

14. Isu hak kebebasan berkeyakinan dan beragama masuk
dalam Pasal 2 Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia
(disingkat DUHAM): semua hak dan kebebasan-
kebebasan yang tercantum di dalam Deklarasi ini tanpa
perkecualian apapun, seperti ras, warna kulit, jenis
kelamin, bahasa, agama, politik atau pendapat yang
berlainan, asal mula kebangsaan atau kemasyarakatan,

197



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

198

15.

16.

hak milik, kelahiran, ataupun kedudukan lain;

DUHAM menyebut istilah basic human rights (hak-hak
asasi manusia dasar), yaitu hak asasi manusia yang
paling mendasar dan dikategorikan sebagai hak yang
paling penting untuk diprioritaskan di dalam berbagai
hukum dan kebijakan, baik di tingkat nasional maupun
internasional. Hak-hak asasi manusia dasar itu adalah
serangkaian hak yang memastikan kebutuhan primer
material dan non-material manusia dalam rangka
mewujudkan eksistensi kemanusiaan manusia yang
utuh, yaitu manusia yang berharga dan bermartabat.
Walaupun, secara eksplisit tidak dijumpai satu
ketetapan atau penjelasan yang merinci tentang hak-
hak apa saja yang termasuk di dalam basic human
rights ini, namun, secara umum dapat disebutkan hak-
hak asasi dasar tersebut mencakup hak hidup, hak atas
pangan, pelayanan medis, kebebasan dari penyiksaan,
dan kebebasan beragama. Hak-hak itu, dan juga
secara keseluruhan hak asasi manusia didasarkan pada
satu asas yang fundamental, yaitu penghargaan dan
penghormatan terhadap martabat manusia;

Hak kebebasan beragama dinyatakan pula secara lebih
rinci dalam Kovenan Internasional Tentang Hak-Hak
Sipil dan Politik pasal 18. Kovenan ini telah diratifikasi
pemerintah Indonesia melalui UU No. 12 Tahun 2005.
Isinya sebagai berikut: (1) Setiap orang berhak atas
kebebasan berfikir, berkeyakinan dan beragama. Hak ini
mencakup kebebasan untuk menganut atau menerima
suatu agama atau kepercayaan atas pilihannya sendiri,
dan kebebasan, baik secara individu maupun bersama-
sama dengan orang lain, di tempat umum atau tertutup,



17.

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

untuk menjalankan agama atau kepercayaannya dalam
kegiatan ibadah, ketaatan, pengamalan dan pengajaran;
(2) Tidak seorang pun boleh dipaksa sehingga
mengganggu kebebasannya untuk menganut atau
menerima suatu agama atau kepercayaan sesuai dengan
pilihannya;

Hak kebebasan beragama digolongkan dalam kategori
hak asasi dasar manusia, bersifat mutlak dan berada di
dalam forum internum yang merupakan wujud dari inner
freedom (freedom to be). Hak ini tergolong sebagai hak
yang non-derogable, artinya, hak yang secara spesifik
dinyatakan di dalam perjanjian hak asasi manusia sebagai
hak yang tidak bisa ditangguhkan pemenuhannya oleh
negara dalam situasi dan kondisi apapun, termasuk
selama dalam keadaan bahaya, seperti perang sipil atau
invasi militer. Hak yang non-derogable ini dipandang
sebagai hak paling utama dari hak asasi manusia. Hak-
hak non-derogable ini harus dilaksanakan dan harus
dihormati oleh negara pihak dalam keadaan apapun dan
dalam situasi yang bagaimanapun;

Hak Menganut dan Meyakini Agama atau Kepercayaan Dalam
Hak Asasi Manusia

18.

Sebagai forum internum, hak untuk menganut Agama
atau Kepercayaan ataupun aliran agama merupakan hak
yang tidak boleh ditangguhkan dalam penikmatannya
(non derogable rights). Mengacu pada ketentuan
nasional dan internasional:

Pasal 28E ayat (1) dan (2) UUD 1945, yang berbunyi :

(1) Setiap orang bebas memeluk agama dan
beribadat menurut agamanya, memilih pendidikan

199



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

200

19.

dan pengajaran, memilih pekerjaan, memilih
kewarganegaraan, memilih tempat tinggal diwilayah
negara dan meninggalkannya, serta berhak kembali.

(2) Setiap orang berhak atas kebebasan meyakini
keyakinan, menyatakan pikiran dan sikap, sesuai
dengan hati nuraninya.

Pasal 28I ayat (1) UUD 1945, yang berbunyi:

Hak untuk hidup, hak untuk tidak disiksa, hak kemerdekaan
pikiran dan hati nurani, hak beragama, hak untuk tidak
diperbudak, hak untuk diakui sebagai pribadi di hadapan
hukum, dan hak untuk tidak dituntut atas dasar hukum
yang berlaku surut adalah hak asasi manusia yang tidak
dapat dikurangi dalam keadaan apa pun.

Pasal 29 ayat (2) UUD 1945, yang berbunyi:

Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk
untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk
beribadat menurut agamanya dan keyakinannya itu.

Kemudian, terkait dengan ketentuan mengenai Hak
beragama, meyakini keyakinan, menyatakan pikiran
dan sikap, sesuai dengan hati nuraninya sebagaimana
dimaksud didalam Pasal 28E ayat (1) dan (2), Pasal 28l ayat
(1), serta Pasal 29 ayat (2) UUD 1945, telah lebih lanjut
diatur dalam berbagai peraturan baik nasional maupun
internasional, antara lain: 1) Pasal 18 Deklarasi Universal
hak Asasi Manusia (DUHAM); 2) Pasal 18 Konvenan
Internasional Tentang Hak Sipil dan Politik sebagaimana
telah diratifikasi melalui UU nomor 12 Tahun 2005; 3)
Deklarasi tentang Penghapusan Segala Bentuk Intoleransi
dan Diskriminasi Berdasarkan Agama atau Keyakinan; 4)
Pasal 4 & Pasal 22 ayat (2) Undang-Undang Nomor 39



20.

21.

22.

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia;

Forum internum menyangkut kebebasan untuk memiliki
dan mengadopsi agama atau keyakinan sesuai pilihan
setiap individu, juga kebebasan untuk mempraktekan
(to practice) agama atau keyakinannya secara privat. Hak
atas kebebasan berfikir dan keyakinan juga mengandung
arti setiap orang punya hak untuk mengembangkan
pemikiran-pemikiran dan keyakinan bebas dari pengaruh
eksternal yang tidak layak (impermissible external
influence) seperti doktrinisasi, cuci otak, manipulasi,
mempengaruhi pikiran melalui obat-obat psikoaktif,
atau koersi;

Mendasarkan cakupan hak atas kebebasan berpikir
(thought), bersikap sesuai hati nurani (conscience),
dan beragama atau berkeyakinan (religion or belief)
sebagaimana dijelaskan di atas, suatu penafsiran
keagamaan merupakan bagian dari kebebasan yang
berada pada forum internum, terlepas penafsiran
tersebut berkesesuaian atau berbeda dari penafsiran atau
pokok-pokok ajaran agama mainstream. Oleh karenanya,
kebebasan melakukan penafsiran keagamaan sifatnya
mutlak (absolut), merupakan hak yang tidak dapat
dikurangi dalam keadaan apapun (non derogable rights);

Ketentuan dalam UU a quo sebagaimana yang diuji oleh
Para Pemohon Perkara 56/PUU-XV/2017, telah melarang
keyakinan yang dianut Para Pemohon dan kelompok
Agama lain di luar Agama yang disebut secara eksplisit
dalam UU a quo atau yang dikatakan bertentangan
dengan pokok-pokok ajaran agama. Ketentuan ini
merupakan pelanggaran terhadap kewajiban negara
untuk jaminan hak Negara menjamin kemerdekaan

201



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

tiap-tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-
masing dan untuk beribadat menurut agamanya dan
keyakinannya itu;

Pembatasan Forum Externum yang Tidak Sesuai Dengan Prinsip dan
Instrumen HAM Universal

202

23.

24.

Kebebasan beragama dalam bentuk kebebasan
untuk mewujudkan, mengimplementasikan, atau
memanifestasikan agama atau keyakinan seseorang,
seperti tindakan berdakwah atau menyebarkan
agama atau keyakinan dan mendirikan tempat ibadah
digolongkan dalam kebebasan bertindak (freedom
to act). Kebebasan beragama dalam bentuk ini
diperbolehkan untuk dibatasi dan bersifat bisa diatur
atau ditangguhkan pelaksanaannya. Namun, perlu
dicatat, bahwa penundaan pelaksanaan, pembatasan
atau pengaturan itu hanya boleh dilakukan berdasarkan
undang-undang. Adapun alasan yang dibenarkan untuk
melakukan penundaan pelaksanaan, pembatasan, atau
pengaturan itu adalah semata-mata perlindungan atas
lima hal, yaitu: public safety; public order; public helth;
public morals; dan protection of rights and freedom
of others. Dengan demikian tujuan utama tindakan
penundaan pelaksanaan, pengaturan atau pembatasan
itu adalah untuk menangkal ancaman terhadap
keselamatan manusia atau hak milik mereka;

Prinsip kebebasan beragama di dalam dokumen-
dokumen hak asasi manusia tidaklah berdiri sendiri
melainkan selalu dikaitkan dengan kebebasan lainnya,
yaitu kebebasan pikiran dan hati nurani. Pada esensinya,
kebebasan beragama atau berkeyakinan mengandung



25.

26.

27.

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

paling sedikit delapan komponen, yaitu: kebebasan
internal, kebebasan eksternal, non-coercion, non-
discrimination, hak orang tua dan wali, kebebasan
kelembagaan dan status legal, batas yang diperbolehkan
bagi kebebasan eksternal dan bersifat non-derogability;

Hak beragama dan berkeyakinan termasuk dalam non
derogable rights, sehingga tidak dapat dikurangi. Namun
tidak semua aspek hak dan kebebasan beragama dan
berkeyakinan berada dalam wilayah hak yang tidak
dapat dikurangi dalam keadaan apa pun (non-derogable
rights). Konstitusi Indonesia Pasal 28 J, berikut Kovenan
Hak Sipil dan Politik Pasal 18 (3) menyatakan bahwa
forum internum atas hak ini tidak boleh dibatasi tanpa
pengecualian, sementara wilayah ‘menjalankan’ atau
manifestasi dari hak dan kebebasan beragama dan
berkeyakinan (forum externum) dapat dibatasi;

Negara sebagai entitas berdaulat ruang publik dapat
membatasi hanya pada arah manifestasi lebih tepatnya
pada ruang lingkup forum externum. Pembatasan
dan juga campur tangan itu dibentuk dalam sebuah
peraturan perundang-undangan sebagai norma publik
yang memungkinkan publik (orang banyak) berpartisipasi
dalam membentuk dan mengawasi pelaksanaannya,
dilakukan dengan tetap pula memenuhi asas keperluan
(necessity) dan proporsionalitas;

Dalam mengartikanruanglingkup ketentuan pembatasan
yang diijinkan, Negara-Negara Pihak harus memulai
dari kebutuhan untuk melindungi hak-hak yang dijamin
oleh Kovenan, termasuk hak atas kesetaraan dan non-
diskriminasi di bidang apa pun sebagaimana ditentukan

203



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

204

28.

29.

30.

di pasal 2, pasal 3, dan pasal 26 Kovenan Hak Sipil dan
Politik;

Pembatasan-pembatasan dapat diterapkan hanya untuk
tujuan-tujuan sebagaimana yang telah diatur serta harus
berhubungan langsung dan sesuai dengan kebutuhan
khusus yang sudah ditentukan. Pembatasan tidak boleh
diterapkan untuk tujuan-tujuan yang diskriminatif atau
diterapkan dengan cara yang diskriminatif;

Komentar Umum No. 22 selanjutnya menjelaskan bahwa
adanya kenyataan bahwa suatu agama diakui sebagai
agama negara, atau bahwa agama tersebut dinyatakan
sebagai agama resmi atau tradisi, atau bahwa penganut
agama tersebut terdiri dari mayoritas penduduk, tidak
boleh menyebabkan tidak dinikmatinya hak-hak yang
dijamin oleh Kovenan, termasuk oleh pasal 18 dan pasal
27 ICCPR, maupun menyebabkan diskriminasi terhadap
penganut agama lain atau orang-orang yang tidak
beragama atau berkepercayaan;

Pemaknaan terhadap kebebasan beragama di Indonesia
harus dimulai dari pengakuan bahwa negara berdasarkan
atas Ketuhanan Yang Maha Esa pasal 28 (e) ayat 1 dan
2 UUD 1945 hasil amandemen. Dasar Ketuhanan Yang
Maha Esa itu selanjutnya diikuti dengan ketentuan
mengenai kebebasan beragama dan menjalankan ibadah
menurut agama dan kepercayaan masing-masing.
Kebebasan disini berarti bahwa keputusan beragama
dan beribadah diletakkan pada tingkat individu. Dengan
ungkapan lain, agama merupakan persoalan individu
dan bukan persoalan negara. Negara cukup menjamin
dan menfasilitasi agar warga negara dapat menjalankan



31.

32.

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

agama dan peribadatannya dengan nyaman dan aman,
bukan menetapkan mana ajaran agama atau bentuk
peribadatan yang harus dan tidak harus dilakukan oleh
warga negara. Demikian pula, negara sama sekali tidak
berhak mengakui atau tidak mengakui suatu agama;
negara juga tidak berhak memutuskan mana agama
resmi dan tidak resmi; tidak berhak menentukan mana
agama induk dan mana agama sempalan. Negara pun
tidak berhak mengklaim kebenaran agama dari kelompok
mayoritas dan mengabaikan kelompok minoritas.
Bahkan, negara juga tidak berhak mendefinisikan apa
itu agama. Penentuan agama atau bukan hendaknya
diserahkan saja sepenuhnya kepada penganut agama
bersangkutan. Bahkan, menurut Agus Salim, salah satu
tokoh penting the Founding Fathers Indonesia, Pancasila
menjamin setiap warga negara memeluk agama apapun,
bahkan juga menjamin setiap warga negara untuk
memilih tidak beragama sekalipun;

Dalam faktanya Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 UU Penodaan
Agama menjadi alat negara dalam menetapkan mana
ajaran agama atau bentuk peribadatan yang harus dan
tidak harus dilakukan oleh warga negara. Pasal tersebut
juga menjadi alat Negara mengakui atau tidak mengakui
suatu agama; memutuskan mana agama resmi dan tidak
resmi; agama induk dan mana agama sempalan;

Akibatnya UU No.1/PNPS/1965 mewariskan “politik
pembedaan” yang berdampak sangat jauh sampai
sekarang. Kategori Pertama: Bagi enam agama besar
“vang dipeluk hampir seluruh penduduk Indonesia”
(Islam, Kristen, Katolik, Hindu, Budha dan Khonghucu),
maka diberikan “jaminan seperti yang diberikan oleh

205



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

206

33.

pasal 29 ayat [2] Undang-Undang Dasar, juga mereka
mendapat bantuan-bantuan dan perlindungan seperti
yang diberikan oleh pasal ini”. Kategori Kedua: Bagi
agama-agama lain yang belum dikenal, misalnya
Yahudi, Shinto, Taoisme, dll, tidak dilarang dan mereka
“mendapat jaminan penuh seperti yang diberikan
oleh pasal 29 ayat [2] dan mereka dibiarkan adanya,
asal tidak melanggar ketentuan-ketentuan yang dapat
dalam peraturan ini atau peraturan perundangan lain”.
Kategori Ketiga: Khusus untuk badan/aliran kebatinan,
“Pemerintah berusaha menyalurkannya ke arah
pandangan yang sehat dan ke arah ke-Tuhanan Yang
Maha Esa”;

Lebih jauh lagi, “politik pembedaan” yang dilakukan
negara itu telah berakibat fatal bagi kelompok-kelompok
yang masih mempertahankan “agama lokal” itu, yakni
mereka yang masuk ke dalam kategori ketiga di atas.
Hak-hak sipil mereka sebagai warga negara, mulai dari
pengurusan akte kawin, akte lahir, KTP (Kartu Tanda
Penduduk), KK (Kartu Keluarga), bahkan sampai soal
penguburan jenazah dinafikan sama sekali. Kebijakan
tersebut secara sistematis dan konsisten dilakukan
oleh rezim Orde Baru dengan landasan hukum yang
sangat kuat. Pada tahun 1978 MPR menetapkan TAP
MPR No. IV/MPR/1978 tentang Garis-garis Besar
Haluan Negara. Dalam Ketetapan tersebut ditegaskan
bahwa “Kepercayan terhadap Tuhan Yang Maha Esa
bukan merupakan Agama”. Berangkat dari ketetapan
ini, Menag mengeluarkan Instruksi No 4 dan 14 tahun
1978 yang menggariskan kebijakan inti mengenai aliran
kepercayaan, dan melayangkan surat kepada para



34.

35.

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

gubernur dan bupati/walikota menyangkut berbagai
aspek aliran kepercayaan;

Politik pembedaan tersebut bahkan masih diteruskan
setelah “reformasi” 1998 berlangsung. UU No. 23
tahun 2006 dan direvisi melalui UU No. 24 Tahun
2013 tentang Administrasi Kependudukan masih
membedakan penghayat kepercayaan dan enam agama
yang telah diakui, sehingga mereka tidak dapat mengisi
kolom agama/ kepercayaan di dalam data adminsitrasi
kependudukan mereka. UU itu menegaskan “bagi
Penduduk yang agamanya belum diakui sebagai agama
berdasarkan ketentuan Peraturan Perundang-undangan
atau bagi penghayat kepercayaan tidak diisi, tetapi tetap
dilayani dan dicatat dalam data base kependudukan”;

PUTUSAN Perkara Nomor 97/PUU-XIV/2016 vyang
mengadili perkara konstitusi pada tingkat pertama dan
terakhir, menjatuhkan putusan dalam perkara Pengujian
Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2006 tentang
Administrasi Kependudukan sebagaimana telah diubah
dengan Undang-Undang Nomor 24 Tahun 2013 tentang
Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2006
tentang Administrasi Kependudukan terhadap Undang-
Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945
menyatakan bahwa kata “agama” dalam Pasal 61 ayat (1)
dan Pasal 64 ayat (1) Undang-Undang Nomor 23 Tahun
2006 tentang Administrasi Kependudukan sebagaimana
telah diubah dengan Undang-Undang Nomor 24 Tahun
2013 tentang Perubahan Atas Undang-Undang Nomor
23 Tahun 2006 tentang Administrasi Kependudukan
(Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 2013
Nomor 232 dan Tambahan Lembaran Negara Republik

207



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

v

36.

37.

Indonesia Nomor 5475) bertentangan dengan Undang-
Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945
dan tidak mempunyai kekuatan hukum mengikat secara
bersyarat sepanjang tidak termasuk “kepercayaan”;

Putusan tersebut menjadi bentuk recognisi dimana
garis pemisah antara agama dan kepercayaan sudah
dihapuskan. Bahwa pemeluk agama dan kepercayaan
punya hak yang sama;

Secara langsung ada nilai dalam Pasal 1, Pasal 2, dan
Pasal 3 UU tentang Penodaan Agama menjadi alat negara
dalam menetapkan mana ajaran agama atau bentuk
peribadatan yang harus dan tidak harus dilakukan oleh
warga negara, dianggap tidak sesuai lagi dengan nilai
yang hidup dalam masyarakat.

Rekomendasi

Berkaitan dengan permohonan yang diajukan oleh Asep Saepudin
SAG dkk dalam perkara nomor 56/PUU-XV/2017, Lembaga Studi
dan Advokasi Masyarakat (ELSAM) menyampaikan pendapat bahwa
undang-undang yang dimohonkan dalam permohonan pengujian
undang-undang a quo, sudah tidak sesuai dan relevan lagi dengan
nilai-nilai, prinsip dan instrumen hak asasi manusia universal. Oleh
karenanya, kami merekomendasikan agar Mahkamah Konstitusi
mengabulkan permohonan yang diajukan Asep Saepudin SAG dkk.

208



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Profil ELSAM

Lembaga Studi dan Advokasi Masyarakat (/nstitute for Policy Research
and Advocacy), disingkat ELSAM, adalah organisasi advokasi kebijakan,
berbentuk Perkumpulan, yang berdiri sejak Agustus 1993 di Jakarta.
Tujuannya turut berpartisipasi dalam usaha menumbuhkembangkan,
memajukan dan melindungi hak-hak sipil dan politik serta hak-hak
asasi manusia pada umumnya — sebagaimana diamanatkan oleh
konstitusi UUD 1945 dan Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia
Perserikatan Bangsa-Bangsa. Sejak awal, semangat perjuangan
ELSAM adalah membangun tatanan politik demokratis di Indonesia
melalui pemberdayaan masyarakat sipil lewat advokasi dan promosi
hak asasi manusia (HAM).

VISI: Terciptanya masyarakat dan negara Indonesia yang demokratis,
berkeadilan, dan menghormati hak asasi manusia.

MISI: Sebagai sebuah organisasi non pemerintah (Ornop) yang
memperjuangkan hak asasi manusia, baik hak sipil-politik maupun
hak ekonomi, sosial, dan budaya secara tak terpisahkan.

KEGIATAN UTAMA: 1) Studi kebijakan dan hukum yang berdampak
pada hak asasi manusia; 2) Advokasi hak asasi manusia dalam
berbagai bentuknya; 3) Pendidikan dan pelatihan hak asasi manusia;
4) Penerbitan dan penyebaran informasi hak asasi manusia

PROGRAM KERJA: 1) Pengintegrasian prinsip dan norma hak asasi
manusia dalam kebijakan dan hukum negara; 2) pengintegrasian

209



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

prinsip dan norma hak asasi manusia dalam kebijakan tentang
operasi korporasi yang berhubungan dengan masyarakat lokal; dan
3) penguatan kapasitas masyarakat sipil dalam memajukan hak asasi
manusia

Alamat :

JI. Siaga Il No. 31, Pejaten Barat, Pasar Minggu, Jakarta Selatan,
Indonesia - 12510

Tel: +62 21 7972662, 79192564, Fax: +62 21 79192519,
Surel: office@elsam.or.id Laman: www.elsam.or.id
Twitter: @elsamnews dan @elsamlibrary

Facebook: www.facebook.com/elsamjkt

210



16.

Amicus curiae (Setara Institute For

Democracy And Peace)

Pada Perkara Permohonan Pengujian UU No. 1/PNPS/1965 Tentang
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama jo. UU No.
5 Tahun 1969 Tentang Pernyataan Berbagai Penetapan Presiden
dan Peraturan Presiden Sebagai Undang-Undang Terhadap Undang-

Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945

Jakarta, Februari 2018

I Pernyataan Kepentingan

1.

SETARA Institute for Democracy and Peace (selanjutnya
disebut SETARA Institute) adalah organisasi hak asasi
manusia yang menaruh perhatian pada pembangunan
demokrasi dan pemajuan hak asasi manusia di
Indonesia. Salah satu elemen hak yang diperjuangkan
adalah hak untuk bebas beragama/berkeyakinan bagi
warga negara. Kebebasan beragama/berkeyakinan
merupakan hak dasar yang bersifat universal dan hak
konstitusional warga negara yang dijamin oleh Konstitusi
Negara Republik Indonesia dan peraturan perundang-
undangan di Indonesia. Sebagai hak asasi manusia dan
hak konstitusional warga negara, jaminan kebebasan
beragama/berkeyakinan menuntut negara untuk secara
terus menerus meningkatkan jaminan kebebasan itu
dengan menghapuskan segala bentuk intoleransi,
diskriminasi, dan kekerasan atas nama agama. Hal itu
bisa diwujudkan dengan terlebih dahulu memastikan

211



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

212

adanya jaminan hukum yang memberikan kepastian
hukum, perlindungan, dan keadilan.

Kepedulian SETARA Institute terhadap pengujian
konstitusionalitas UU No. 1/PNPS/1965 tentang
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama
(selanjutnya disebut UU No. 1/PNPS/1965) sebab UU a
quo jika dilihat dari aspek konten dan logika hukum di
dalamnya merupakan tantangan serius bagi demokrasi di
Indonesia. Dalam banyak kasus, UU dimaksud seringkali
memicu pembentukan peraturan pelaksana yang tidak
memberikan keadilan, perlindungan, dan kepastian
hukum, terutama bagi minoritas keagamaan. Di sisi
lain, dalam proses penegakaannya, UU a quo seringkali
diterapkan secara tidak adil terhadap orang-orang yang
disangka telah melakukan penodaan dan atau penistaan
terhadap agama dan kepercayaan, utamanya terhadap
hak atas kebebasan menyatakan pikiran serta sikap yang
sesuai dengan hati nuraninya serta hak atas kebebasan
ekspresi, mengeluarkan pendapat sebagaimana dijamin
pada pasal 28E ayat (1) sampai ayat (3) UUD 1945. Selain
itu, SETARA Institute sebagai ‘Amici’, sejak tahun 2007
telah secara reguler melakukan riset dan pemantauan
dan advokasi, juga setiap tahun merilis Laporan
mengenai Kondisi Kebebasan Beragama/Berkeyakinan
di Indonesia, yang memberikan potret pelanggaran
kebebasan beragama/berkeyakinan sebagai hak dasar,
khususnya pelanggaran terhadap minoritas keagamaan.
Agenda tersebut merupakan salah satu cara mendorong
negara mematuhi prinsip-prinsip hak asasi manusia.
Sebagai hak asasi manusia dan hak konstitusional
warga negara, jaminan kebebasan beragama/



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

berkeyakinan menuntut negara untuk secara terus
menerus meningkatkan jaminan kebebasan itu dengan
menghapuskan segala bentuk intoleransi, diskriminasi,
dan kekerasan atas nama agama. Sejak tahun 2016,
Setara Institute juga melakukan beberapa agenda riset
tematik untuk memetakan masalah-masalah spesifik
yang berkaitan dengan isu-isu strategis hak asasi manusia
dan demokrasi konstitusional, khususnya kebebasan
beragama/berkeyakinan dan rule of law.

Dalam kurun waktu 11 tahun terakhir, SETARA Institute
telah memproduksi 11 laporan mengenai kebebasan
beragama/berkeyakinan dan minoritas keagamaan,
yang dilatarbelakangi oleh kondisi kebebasan beragama/
berkeyakinan yang belum mendapat jaminan utuh dari
negaradanpraktikintoleransi,diskriminasi,dankekerasan
yang masih terus terjadi. Padahal secara normatif negara
telah meneguhkan komitmennya melalui pasal 28E Ayat
(1 & 2), dan pasal 29 Ayat (2) UUD Negara RI 1945, UU
No. 39/1999 tentang Hak Asasi Manusia, dan UU No.
12/2005 tentang Pengesahan Konvensi Internasional
Hak Sipil dan Politik. Secara umum, angka pelanggaran
atas kebebasan beragama/berkeyakinan sebagai hak
konstitusional dalam catatan riset Setara Institute
dalam 10 tahun terakhir selalu tinggi. Hal itu antara
lain disebabkan oleh lemahnya konstruksi peraturan
perundang-undangan di bawah Undnag-Undang Dasar
Negara Republik Indonesia 1945 yang dijiwai oleh
Pancasila. Penodaan agama merupakan rezim hukum
yang secara aktual dan potensial memperburuk jaminan
kebebasan beragama/berkeyakinan, khususnya bagi
minoritas keagamaan, serta jaminan hak-hak sipil dan

213



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

politik pada umumnya. Hal itulah yang menjadi latar
faktual dan konseptual serta mendorong Setara Institute
memberikan perhatian serius atas pengajuan pengujian
konstitusionalitas dalam perkara a quo.

4, Amici menyatakan bahwa hukum-hukum yang mencegah
diskusi dan debat tentang agama, termasuk hukum-
hukum tentang penodaan agama dan/atau penistaan
agama, sangat tidak sesuai dengan kewajiban-kewajiban
Indonesia menurut hukum hak asasi internasional, dan
secara lebih khusus terhadap UU No. 1/PNPS/1965
bertentangan dengan hukum hak asasi internasional
tentang kebebasan berekspresi, kebebasan beragama
dan kesetaraan.

5. Keputusan Setara Institute selaku amici untuk
mengintervensi perkara Permohonan a quo didasari
oleh kepentingan serius dalam hak asasi individu dimana
telah terjadi pelanggaran hak asasi manusia oleh aktor
negara dan non negara yang telah berlangsung selama
bertahun-tahun. UU No. 1/PNPS/1965 telah dan terus
digunakan untuk memenjarakan masyarakat dalam
periode waktu yang lama hanya semata karena individu-
individu atau kelompok menggunakan hak kebebasan
berekspresi dan hak-hak untuk memeluk agama dan
beribadah sesuai dengan agama dan kepercayaan
masing-masing sebagaimana dijamin oleh Konstitusi
Negara.

II. Ringkasan Penggunaan Hukum Penodaan Agama di Indonesia

6. Amici mencatat, sejak berlakunya UU No. 1/PNPS/1965
kira-kira tahun 1975 sampai tahun 2017 telah terjadi 97

214



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

kasus hukum penodaan agama. Sembilan (9) diantaranya
terjadi pra-reformasi, sedangkan 88 kasus lainnya
terjadi pasca reformasi. Dari 97 kasus penodaan agama
tersebut, 21 diantaranya diselesaikan di luar persidangan
(non justicia), sedangkan 76 lainnya diselesaikan melalui
jalur persidangan.Proses hukum terakhir untuk 76 kasus
yang diselesaikan melalui proses pro justicia adalah
sebagai berikut: a) Bebas (5 kasus), b) SP3 (1 kasus), c)
Divonis ringan, yaitu antara 1 tahun penjara percobaan
sampai penjara 7 bulan (8 kasus), d) Divonis sedang,
yaitu antara penjara 1 tahun hingga 4 tahun 6 bulan
(47 kasus), e) Divonis berat, yaitu dari penjara 4 tahun
6 bulan plus denda 1 M atau kurungan 6 bulan hingga
penjara seumur hidup (5 kasus), f) Tersangka (4 kasus),
g) Terdakwa (2 kasus), h) Dilimpahkan ke Dewan Pers (1
kasus), i) Banding atas vonis penjara 2 tahun (1 kasus). 2
kasus lainnya tidak ada keterangan.

Ditinjau dari perspektif konteks yang melingkupinya,
kasus-kasus penodaan agama tersebut memiliki konteks
yang sangat beragam. Gambaran lengkap konteks
kasus-kasus penodaan agama adalah sebagai berikut:
Polemik Pemahaman Keagamaan (22 kasus), Polemik
Kebebasan Berpendapat dan Berekspresi (19), Polemik
Gerakan Keagamaan Baru/Aliran Kepercayaan (10),
Konflik Keagamaan (10), Konflik Personal (8), Polemik
Kebebasan Pers (5), Konflik Relasi Sosial (4), Konflik
Percintaan (3), Konflik Politik (3), Polemik Kebebasan
Berserikat dan Berkumpul (3), Pelanggaran terhadap
Kemerdekaan Orang Lain (2), Polemik Pengeras Suara
(2), Persaingan Bisnis dan sumber daya ekonomi (2),
Politisasi Agama (2), Debat Keagamaan (1), Dendam (1).

215



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

216

Dari sisi korban, kriminalisasi penodaan agama dilakukan
atas 3 kelompok dan 148 perorangan. Sedangkan dari
sisi mekanisme penyelesaian kasus, 2 kelompok dan 21
perorangan menjadi objek dalam kasus penodaan agama
dengan penyelesaian di luar persidangan. Sementara
penyelesaian melalui mekanisme persidangan menimpa
1 kelompok dan 127 perorangan. Artinya, terdapat
127 orang yang sudah diadili atau divonis dengan dalih
menodai agama, menggunakan UU No. 1/PNPS/1965
dan/atau Pasal 156a KUHP, serta UU No. 11 tahun 2008
tentang Informasi dan Transaksi Elektronik.

Mengacu pada data-data sebagaimana terurai
di atas, SETARA Institute menegaskan bahwa
penodaan agama merupakan rezim hukum yang
digunakan untuk menyelesaikan persoalan-persoalan
kemasyarakatan dalam begitu banyak konteks kasus.
Hal itu menunjukkan bahwa dalil penodaan agama
mengandung tingkat subjektivitas dan elastisitas yang
sangat tinggi, karenanya bertentangan dengan asas
legalitas dalam konstruksi hukum positif, karena tidak
memberikan kepastian hukum. Dengan demikian,
penggunaan hukum penodaan agama tidak banyak
berkontribusi signifikan bagi terwujudnya tertib sosial
dan tertib hukum. Sebaliknya, hukum penodaan agama
berpotensi mempertebal lapis sentimen dan sensitivitas
sosial dalam menyelesaikan persoalan-persoalan yang
sebenarnya bisa diselesaikan secara sosial, misalnya
melalui mekanisme permintaan dan pemberian maaf,
atau secara hukum melalui penggunaan pasal-pasal yang
lebih memberikan kepastian, seperti pasal perusakan,
ancaman, dan lain sebagainya.



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Sebagian besar kasus penodaan agama terjadi dalam
konteks polemik pemahaman keagamaan, mulai dari
level pencarian, interpretasi, hingga pembaruan paham-
paham keagamaan. Hal itu mengindikasikan bahwa
dalil penodaan agama lebih banyak digunakan untuk
memberangus perbedaan dalam keberagaman cara
warga dalam membangun keyakinan dan kepercayaa,
mencari dan menemukan khazanah pengetahuan,
menginterpretasikan  doktrin-doktrin ~ keagamaan,
dan menawarkan alternatif-alternatif spiritualitas-
transendental dalam tata kehidupan sosial yang terus
berubah (social change). Kongkritnya, dalil penodaan
agama telah dijadikan alat untuk membangun dan
mempertahankan status quo bagi kelompok-kelompok
keagamaan mayoritas dan mapan di tengah-tengah
masyarakat. Dengan demikian, pasal-pasal penodaan
agama sejatinya berpotensi mereduksi makna dan fakta
kebinekaan serta filosofi Bhinneka Tunggal lka sebagai
semboyan dasar kehidupan berbangsa dan bernegara.

Selain dalam konteks polemik pemahaman keagamaan,
kasus-kasus penodaan agama juga terjadi dalam polemik
kebebasan berpendapat dan berekspresi, berserikat dan
berkumpul, serta kebebasan pers. Fenomena tersebut
menegaskan bahwa rezim penodaan agama selama ini
telah dijadikan sebagai instrumen oleh aparatur negara
dan sebagian kelompok warga negara untuk melanggar
hak-hak dasar manusia dan warga negara dalam ranah
sipil-politik serta menggerogoti pilar-pilar penting
negara-bangsa dalam tata kelola demokratis.

Selain itu, tingginya subjektivitas dan elastisitas pasal-
pasal penodaan agama membuat penegakaan hukum

217



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

218

penodaan agama juga sulit untuk dilakukan oleh
pengadilan yang bersifat independen. Dalam konteks ini,
proses hukum penodaan agama akan sangat diitentukan
oleh tekanan massa. Tanpa tekanan massa, kasus-kasus
“penodaan agama” banyak yang diselesaikan di luar
mekanisme peradilan, misalnya dengan permintaan
maaf, atau dalam kasus-kasus yang secara faktual
diselesaikan melaluimekanisme peradilan, padaakhirnya
diputus dengan vonis bebas. Bagi penegakan hukum di
negara hukum dan negara demokrasi, pelibatan tekanan
massa untuk mempengaruhi proses peradilan jelaslah
tindakan yang merusak tertib hukum (law order) dan
meruntuhkan supremasi lembaga pengadilan sebagai
mekanisme puncak untuk mewujudkan tertib sosial
(social order) dan tertib politik (political order).

Konteks sosio politik lahirnya UU No. 1/PNPS/1965 tentang
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama

10.

UU No. 1/PNPS/1965 pada dasarnya memiliki
genealogi panjang dalam kaitan dinamika pengelolaan
keberagaman dilndonesia yang belum mapan. Tiga fase
yang dapat dirujuk menjadi cikal bakal lahirnya UU itu
dapat diringkas sebagai berikut:

Pertama, fase integrasi bangsa-bangsa di Indonesia
menjadi satu bangsa (diversity to unity). Proses yang
telah dirintis antara 1900-1945 itu setidaknya telah
melahirkan tiga peristiwa yakni lahirnya manifesto
menjadi Indonesia pada 1924, bersepakat menjadi tanah
air satu, bangsa satu dan bahasa satu Indonesia pada
1928 dan puncak deklarasi kemerdekaan 17 Agustus
1945.



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Kedua, fase mempertahankan integrasi satu tanah air,
satu bangsa dan satu bahasa Indonesia dari dua ancaman
besar yakni agresi kembali militer Belanda dan ancaman
peruntuhan ideologi bersama bangsa dari pertarungan
antara kelompok yang disebut nasionalisme religius
yang ingin menjadikan Islam sebagai dasar negara dan
kelompok yang menginginkan (multiconfessionalis) atau
menjadikan nilai-nilai budaya bangsa yang mendasari
bangunan Negara bangsa.! Fase ini berlangsung antara
1945-1950.

Ketiga, fase mencari bentuk demokrasi Indonesia. Pada
fase ini terjadi bongkar pasang dalam sistem demokrasi
di Indonesia. Awalnya pilihan jatuh pada demokrasi
konstitusional, dan berakhir menjadi demokrasi
terpimpin yang berakhir pada 30 September 1965.
Antara tahun 1950-1965, terjadi pertukaran bentuk
negara, dari NKRI, menjadi sistem federal dan akhirnya
kembali menjadi NKRI.

Pada fase ini juga ditandai menguatnya politik identitas
berdasarkan kedaerahan yang sangat menonjol dan
demikian juga kontestasi antara kaum santri dengan
kelompok agama/kepercayaan yang lahir dari tradisi
nusantara. Rivalitas antara kaum santri dan abangan
terlihat sangat mendominasi ruang publik. Kontestasi
nasionalisme religius dan nasionalisme sekuler saling
berebut pengaruh.

Pada 1951 misalnya Mr. Wongsonegoro mulai giat
mengorganisasi kelompok-kelompok keyakinan lokal

Robert W. Hefner (2005). H.5

219



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

220

nusantara dalam membentengi identitas kelokalan
Indonesia dari infiltrasi agama pendatang. Tidak hanya
melalui organisasi kemasyarakatan, ia juga membentuk
wadah aspirasi dalam Partai Indonesia Raya (PIR).
Melihat sepak terjang Wongsonegoro, menimbulkan
ketidaknyamanan dari kelompok Islam, sehinga Mahmud
Dimyati pada sidang DPR Rl 1952 meminta pelarangan
terhadap aliran kebatinan dan dimasukkannya usulan
definisi baku terhadap agama. Namun mendapat
tantangan keras dari perwakilan umat Hindu Bali.

Melihat perkembangan kelompok agama lokal, pada
tahun 1953, Departemen Agama melakukan pendataan
terhadap kelompok kepercayaan. Dalam penelusurannya
ditemui sebanyak 360 kelompok agama lokal. Fenomena
ini semakin menggelisahkan kelompok Muslim, hingga
Depag membuat Pengawas Kepercayaan Masyarakat,
yang akhirnya diakuisisi oleh Kejaksaan Agung RI. Salah
satu yang terkena dampak pemolisian dari kebijakan itu
adalah pelarangan agama Arat Sabulungan di Mentawai
pada 1954. Antara lain pemaksaan memilih Islam atau
Kristen.

Situasi sosial politik itulah yang mendasari pijakan
pemolisian agama dan kepercayaan yang berujung
lahirnya UU No.1/PNPS/1965 oleh Presiden Soekarno.
UU vyang terkutuk itu setidaknya dilandasi oleh 4
pemikiran pokok:

i) Ketakutan atas pemberontakan antara lain
PKI  Madiun dengan dikeluarkannya Peraturan
Pemerintan (PP No0.10/1959) vyang melarang
pedagang kecil dan eceran yang bersifat asing yang



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

berdampak pada padagang kecil Tionghoa. Termasuk
juga pemberontakan DI/TIl yang dianggap organisasi
terlarang dengan dieksekusinya Sekarmadji Maridjan
Kartoswiryo pada 1962.

ii) Mengawasi Aliran Kebatinan/atau aliran kepercayaan
yang dianggap berbahaya dan pengacau keamanan.

iii) Mendiskriminasi kelompok-kelompok agama
menjadi kelompok agama yang distigma perusak
ketentramana dan harus dikembalikan kepada agama
induknya, agama yang diakui dan dilayani serta
agama yang diakui tetapi tidak dilayani.

iv) Pemolisian terhadap kelompok masyarakat yang
dianggap “suku terasing” sekaligus melakukan “politik
memperadabkan” supaya yang belum beradab
menjadi beradab menurut pemahaman kelompok
agama dan masyarakat dominan.

Berdasarkan kondisi sosio politik itulah kemudian
Mahkamah Agung (yudikatif) menyikapinya dengan
menerbitkan peraturan internal berupa Surat Edaran
Nomor 11 Tahun 1964 (SEMA No.11 Thn. 1964). SEMA
tersebutberbunyi, “Karena Agama merupakan unsuryang
penting bagi pendidikan rohaniyah, maka Mahkamah
Agung menganggap perlu menginstruksikan agar barang
siapa melakukan tindak pidana yang bersifat penghinaan
terhadap Agama diberi hukuman yang berat.”

Tegasnya genealogi lahirnya UU PNPS 1965 Iahir
didasari oleh situasi sosial politik menjelang tahun 1965.
Yakni situasi kebangsaan yang dijiwai oleh semangat

221



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

222

11.

kewaspadaan nasional dalam rangka demokrasi
terpimpin serta gerakan revolusi yang kala itu diwarnai
dengan rasa saling curiga mencurigai antar kelompok
masyarakat serta memanasnya pertentangan antar
partai politik terutama antara golongan agama dan
golongan komunis. Akhirnya, Menteri Agama pada
waktu itu, Saifuddin Zuhri, mendesak Presiden Soekarno
untuk mengeluarkan Penetapan Presiden No. 1 Tahun
1965 mengenai Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau
Penodaan Agama.

Tujuan dan konteks lahirnya UU No. 1/PNPS/1965
terlihat jelas dan tegas dalam rumusan pasal 156a KUHP
yang berbunyi: Dipidana dengan pidana penjara selama-
lamanya lima tahun barang siapa dengan sengaja di
muka umum mengeluarkan perasaan atau melakukan
perbuatan: a. yang pada pokoknya bersifat permusuhan,
penyalahgunaan atau penodaan terhadap suatu agama
yang dianut di Indonesia; b. dengan maksud agar
supaya orang tidak menganut agama apa pun juga, yang
bersendikan Ketuhanan Yang Maha Esa”. Oleh karenanya
dalam Pasal 4 UU PNPS No 1 Tahun 1965 (yang menjadi
Pasal 156a KUHP) diatur secara eksplisit itikad jahat
(evil mind/mens rea) yang harus ada dalam tindakan
penodaan agama yakni adanya maksud agar orang tidak
menganut agama apa pun yang bersendikan Ketuhanan
Yang Maha Esa. Dan hal tersebut mengacu pada konteks
kondisi sosial politik masyarakat Indonesia pada saat
dikeluarkannya kebijakan tersebut. Dan hari ini konteks
sosial politik masyarakat Indonesia jelas berbeda dengan
masa tersebut.



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Dalam perjalanannya, UU No. 1/PNPS/1965 semakin
mendapatkan momentumnya manakala pada KUHP
(WvS) yang semua tidak memuat secara khusus bab
khusus mengenai delik agama, walaupun terdapat
beberapa pasal yang dapat dikategorikan juga sebagai
delik keberagamaan. Formalisasi pengaturan agama
oleh negara tidak terlepas dari peran besar Prof. Oemar
Senoadji, SH dalam makalahnya yang disampaikan
dalam simposium “Pengaruh Kebudayaan dan Agama
Terhadap Hukum Pidana” di Bali pada 1975. Makalah
Senoadji berjudul “Delik Agama”. Dalam makalahnya ia
mengemukakan pentingnya negara mengatur agama.
Gagasan itulah yang menjadi latar belakang teori-teori
delik agama di Indonesia. Paling tidak ada tiga teori
yang dipakai Senoadji dalam merumuskan gagasannya.
Pertama, teori melindungi agama (religionschutz
theorie). Pada teori ini agamalah yang menjadi obyek
perlindungan, karena agama merupakan bagian dari
kepentingan umum yang harus dilindungi. Dari teori ini
pula Senoadji mengusulkan pasal “Dipidana dengan
pidana penjara selama-lamanya lima tahun, barang
siapa dengan sengaja di muka umum mengeluarkan
perasaan atau melakukan perbuatan, a. Yang pada
pokoknya bersifat permusuhan, penyalahgunaan
atau penodaan terhadap suatu agama yang dianut di
Indonesia, b. Dengan maksud agar supaya orang tidak
menganut agama apa pun juga, yang bersendikan
Ketuhanan Yang Maha Esa. Kedua, teori melindungi
perasaan orang beragama (gefuhlsshutz theorie). Teori
ini dimaksudkan melindungi rasa/perasaan orang-
orang beragama. Orang akan dipidana atas laporan
seseorang jika perasaan beragamanya terganggu oleh

223



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

224

orang seagama maupun dari penganut agama lain oleh
sebab pemahaman keagamaan orang. Ketiga, teori
perdamaian dan ketentraman umum (friedenshuctz
theorie). Menurut teori ini kedamaian dan ketentraman
umat beragama harus dilindungi diantara pemeluk
agama lainnya. Dengan ini akar terjadi saling menjaga
kedamaian dan ketentraman

Logika yang dibangun untuk melindungi agama kemudian
menjadi pelik ketika dihadapkan dengan semakin
majemuk dan kompleksnya fenomena keberagamaan.
Maka catatan kritis yang dapat dirumuskan adalah;
Bagaimana mungkin melindungi agama? Mungkinkah
agama dimana di dalamnya terdapan doktrin dari
Tuhan Sang Maha Pelindung, namun agamanya harus
dilindungi Negara?

Pertama, logika melindungi agama selain kabur
pemaknaanya, juga bias pemikiran bahwa agama adalah
elemen sosial yang rentan sehingga harus dilindungi.
Kedua, Melindungi perasaan orang-orang beragama
merupakan bentuk kesesatan pikir yang nyata. Misalnya
ada dua kelompok orang dalam satu agama, memiliki
pemahaman keagamaan yang berbeda, atau punya
paham tafsir yang berbeda, maka salah satu pihaknya
atau keduanya akan bisa saling melaporkan satu dan
lainnya jika perasaannya merasa tersakiti karena
perbedaan tafsir tersebut, misalnya yang paling ramai
atas kata “khatamun nabiyin”. Kata khatam dalam
ayat tersebut dapat diartikan penutup tetapi juga bisa
diartikan “cincin”/ring atau bisa juga diartikan pelanjut/
penerus. Orang yang berpedoman dengan kata khatam
sebagai penutup merasa tersinggung atau tidak nyaman



12.

Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

dengan yang berpijak dengan arti penerus, dan lain
sebagainya. Ketiga, menjaga ketentraman. Selama ini
kasus-kasus dugaan penodaan agama yang dituduhkan
kepada pelaku, seringkali terjadi blaming the victim
dimana korban yang memiliki hak tidak hanya untuk
persamaan hak, tetapi juga hak untuk berbeda sering
dianggap sebagai perusak ketentraman, sementara
yang seringkali menyebabkan keadaan tidak tentram
disebabkan kelompok intoleran tidak bisa menerima
perbedaan, lalu merasa resah dan nyatroni kelompok
yang berbeda itu, kemudian korban dituduh dan
disalahkan sebagai perusak ketentraman.

Mengacu pada pemahaman yang pada dasarnya sangat
subyektif dan sesuai dengan kecenderungan tafsir
dan berbedaan latar belakang masyarakat tafsirnya,
maka SETARA Institute menegaskan bahwa UU No.
1/PNPS/1965 bermasalah sejak dalam konstruksi
rasionalnya dan potensial menjadikan kelompok-
kelompok minoritas keagamaan, termasuk Jemaat
Ahmadiyah, sebagai korban dalam konstruksi dan logika
hukum yang elastis, multitafsir, rumusan kabur atau tidak
jelas (obscuur) dan tidak memberikan jaminan kepastian
hukum dan keadilan.

IV. Ringkasan Perkara Pengujian Konstitusionalitas UU No. 1/
PNPS/1965

13.

Amici pada bagian ini ingin menggambarkan ulang
substansi perkara a quo sebagai berikut.

Pertama, Pemohon a.n. Asep Saepudin, S.Ag. dkk atau
PemohonI-PemohonIXyangselanjutnyasecarabersama-
sama disebut Pemohon mengajukan permohonan

225



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

226

pengujian konstitusionalitas Pasal 1, 2, dan 3 UU No. 1/
PNPS/1965. Para pemohon adalah perorangan warga
Negara Indonesia selalu penganut agama Islam yang
berada dalam komunitas Ahmadiyah, yang menjadi
korban pemberlakuan UU No.1/PNPS/1965 yang terjadi
di berbagai tempat di Indonesia, yang mencakup domisili
masing-masing pemohon.

Kedua, Pemohon telah memenuhi kriteria lima syarat
mengenai kerugian konstitusional (constitutional injury)
sesuai dengan Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor
006/PUU-I11/2005 dan putusan-putusan Mahkamah
lainnya, yaitu (a) adanya hak dan/atau kewenangan
konstitusional pemohon yang diberikan oleh UUD 1945,
(b) hak dan/atau kewenangan konstitusional tersebut,
dianggap telah dirugikan oleh berlakunya Undnag-
Undang yang dimohonkan pengujian, (c) kerugian
dan/atau kewenangan konstitusional tersebut bersifat
spesifik, (d) adanya hubungan sebab akibat, dan (e)
adanya kemungkinan bahwa dengan dikabulkannya
permohonan maka kerugian konstitusional tersebut
tidak akan atau tidak lagi terjadi.

Ketiga, hak konstitusional para Pemohon sebagaimana
dijamindalamUUD 1945 (untukmendapatkan:pengakuan,
jaminan, perlindungan, dan kepastian hukum yang adil
serta perlakuan yang sama di hadapan hukum; kebebasan
memeluk agama dan beribadat menurut agamanya;
kebebasan meyakini kepercayaan, menyatakan pikiran
dan sikap sesuai dengan hati nuraninya; kebebasan
berserikat berkumpul dan mengeluarkan pendapat; rasa
aman dan pelindungan dari ancaman ketakutan untuk
berbuat atau tidak berbuat sesuatu yang merupakan hak



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

asasi) menjadi dirugikan karena keberlakuan UU No. 1/
PNPS/1965 yang dimohonkan pengujiannya oleh para
Pemohon. Kerugian tersebut terjadi bukan atas kelalaian
atau ketidaksengaan para Pemohon sendiri, melainkan
kerugian yang tidak akan terjadi kalau seandainya suatu
UU atau ayat atau bagian dari suatu UU tidak berlaku,
yang dalam permohonan para Pemohon, karena
ketidakpastian dan ketidakjelasan norma dalam UU No.
1/PNPS/1965 tersebut menyebabkan ketidakjelasan
tafsir, sehingga mengakibatkan adanya ketidakpastian
hukum, yang dengan demikian melanggar prinsip-prinsip
Negara hukum sebagaimana diatur dalam Pasal (1) ayat
(3) UUD 1945, dan mengakibatkan adanya kerugian
konstitusional yang faktial dan konkrit terhadap para
Pemohon.

Keempat, para Pemohon adalah warga Negara Indonesia
yang menganutagama Islam yang berada dalam Komunitas
Ahmadiyah, berdomisili di (a) Parakansalak, (b) Depok, (c)
Cipeuyeum, (d) Kersamaju, dan(e) Gemuh, yang mengalami
kerugian konstitusional dalam bentuk ditiadakannya hak
untuk menganut aliran agama yang berada di Indonesia
oleh para penganutnya yang beribadah secara internal
yang merupakan bagian dari aliran-aliran yang telah ada
dan aktif menjalankan kehidupan keagamaannya yang
dalam wujud konkritnya para Pemohon sulit beribadah
karena masjid mereka dirusak yang diakibatkan oleh
Pemberlakuan UU No. 1/PNPS/1965.

Keempat, UU No. 1/PNPS/1965 diberlakukan terhadap
para pemohon melalui Keputusan Bersama Menteri
Agama, Jaksa Agung, dan Menteri Dalam Negeri
Republik Indonesia Nomor 3 Tahun 2008, Nomor Kep-

227



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

228

003/A/JA/6/2008, dan Nomor 1999 Tahun 2008 tentang
Peringatan dan Perintah Kepada Penganut, Anggota, dan/
atau Anggota Pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia
dan Warga Masyarakat (SKB Ahmadiyah), yang dapat
dilihat dari Konsideran Angka 3 SKB Ahmadiyah.

Kelima, perkara yang dimohonkan oleh para Pemohon
bukanlah nebis in idem, meskipun telah keluar Putusan
MK pada tahun 2009 dan 2012 mengenai pengujian UU
No. 1/PNPS/1965, karena beberapa alasan: (i) Putusan
2009 diajukan oleh para Pemohon yang tidak/belum
menderita kerugian konstitusional secara faktual dan
konkrit atas keberakuan UU No. 1/PNPS/1965, sedangkan
para Pemohon menderita kerugian konstitusional
tersebut secara faktual dan konkrit, (ii) para pemohon
Putusan 2009 bertujuan membatalkan UU No. 1/
PNPS/1965, sedangkan Pemohon dalam permohonan
ini bertujuan menguji konstitusionalitas beberapa pasal,
(iii) Secara realitas faktual dan historis, Ahmadiyah
telah ada di Indonesia sebelum era Kemerdekaan yaitu
sejak tahun 1925, bahkan dengan segala kondisi yang
ada Ahmadiyah masih tetap ada dan hadir di dunia
sejak tahun 1889 dan saat ini telah di 210 negara, (iv)
bahwa masing-masing Pemohon pada Permohonan
ini, mengalami langsung, menderita secara langsung,
mengalami kerugian konstitusional vyaitu dengan
dilanggarnya hak-hak konstitusional yang dimiliki dan
dijamin oleh Konstitusi seperti hak untuk beribadah dan
bebas dari perlakuan diskriminatif. Sedangkan masing-
masing pemohon tidak ada satupun yang membuat
aksi di muka umum, baik di dunia nyata maupun di
dunia maya (online), tidak membuat status-status yang



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

memprovokasi, menghasut, menebarkan kebencian,
mempersuasi terkait Tuhan, Nabi, Kitab Suci dan/atau
agama tertentu yang tidak diakui di Indonesia, atau pun
mengajak orang untuk tidak beragama.

Keenam, ruang lingkup pasal yang diuji oleh para
Pemohon adalah: i) Pasal 1 UU No. 1/PNPS/1965, ii)
Pasal 2 ayat (1) dan (2) UU No. 1/PNPS/1965, dan iii)
Pasal 3 UU No. 1/PNPS/1965.

Ketujuh, dasar konstitusionalitas yang digunakan oleh
para Pemohon adalah: i) Pasal 1 ayat (3) UUD 1945, ii)
Pasal 28C ayat (2), iii) Pasal 28D ayat (1), iv) Pasal 28E
ayat (1) dan (2), v) Pasal 28G ayat (1), vi) Pasal 28, vii)
Pasal 29 ayat (2).

Kedelapan, argumentasi Permohonan yang dijukan
para Pemohon: i) Ketentuan Pasal 1, Pasal 2, dan
Pasal 3 UU No. 1/PNPS/1965 telah menghasilkan
adanya ketidakpastian hukum vyang diakibatkan oleh
munculnya ruang penafsiran yang Beragam sehingga
bertentangan dengan Pasal 1 ayat (3) dan Pasal 28D ayat
(1), ii) Ketentuan Pasal 1, Pasal 2, dan Pasal 3 UU No. 1/
PNPS/1965 bertentangan dengan Pasal 28E ayat (1) dan
(2), dan Pasal 29 ayat (2).

V. Penyikapan terhadap Permohonan Para Pemohon

14.

Amici mengajukan beberapa pandangan mengenai
permohonan para Pemohon dalam permohonan
pengujian konstitusionalitas UU a quo sesuai dengan
concern Amici sebagai berikut.

229



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

230

Pertama, mengacu pada data pelanggaran kebebasan
beragama/berkeyakinan yang dihimpun SETARA
Institute dalam 11 tahun terakhir sejak tahun 2007,
para Pemohon benar-benar menderita kerugian
konstitusional (constitutional injury) secara konkrit,
juga potensial, dimana Jemaat Ahmadiyah menjadi
korban pelanggaran dalam 556 peristiwa atau atau
rata-rata 50.51 peristiwa pelanggaran menimpa mereka
setiap tahun. Selain itu, pemenuhan dan penikmatan
hak sipil mereka untuk beribadah menurut agama dan
keyakinannya juga terganggu. Menurut data SETARA
Institute, dalam 11 tahun terakhir, masjid Ahmadiyah
mengalami 151 gangguan, mulai dari penolakan,
penyegelan, perusakan, hingga pembakaran.

Kedua, dalam pandangan SETARA Institute, pasal-pasal
yang menjadi cakupan permohonan para pemohon
dalam perkara a quo secara formal telah dijadikan
dasar bagi pembentukan regulasi ministerial dalam
bentuk SKB Ahmadiyah yang bersifat restriktif dan
menampilkan politik penyingkiran (exclusionary politic)
bagi Ahmadiyah. Selain itu UU No. 1/PNPS/1965 dan
SKB sebagai turunannya secara bersama-sama menjadi
dasar bagi pemerintah daerah untuk mengeluarkan
kebijakan yang diskriminatif dan restriktif terhadap
Ahmadiyah di tingkat lokal, dalam bentuk Peraturan
Daerah Provinsi/Kabupaten/Kota, Peraturan Gubernur,
Peraturan Bupati, Peraturan Walikota, Instruksi, Surat
Edaran, dan sebagainya.

Ketiga, dalam pandangan SETARA Institute, permohonan
yang diajukan oleh para Pemohon dalam perkara a quo
bukanlah nebis in idem, mengingat kriteria-kriteria



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

konstitusional yang melekat pada pemohon, kerugian
konstitusional, hak dan kewenangan konstitusional,
hubungan sebab-akibat antara permohonan dan
kerugian konstitusional yang diderita oleh Pemohon
sama sekali berbeda dengan dua permohonan pengujian
konstitusionalitas yang berkenaan dengan UU No. 1/
PNPS/1965 sebelumnya.

Keempat, Pasal-pasal yang menjadi lingkup permohonan
para Pemohon secara substantif bertentangan dengan
asas hukum la scripta dan la certa, karenanya berpotensi
membuka ruang interpretasi yang melanggar hak-hak
konstitusional komunitas atau warga Ahmadiyah sebagai
minoritas warga Negara yang hak-hak konstitusionalnya
dijamin dalam pasal-pasal konstitusi sebagaimana telah
diajukan oleh Pemohon sebagai dasar konstitusionalitas
dalam permohonan a quo.

Kelima, permohonan para Pemohon agar Mahkamah
menyatakan inkonstitusional beberapa pasal yang
menjadi lingkup permohonan para Pemohon, dalam hal
ini Pasal 1, 2, dan 3 UU No. 1/PNPS/1965 merupakan
sesuatu yang dapat diterima secara yuridis maupun
factual-historis, mengingat komunitas dan warga
Ahmadiyah merupakan sekelompok warga Negara
yang dalam aktivitas sosial maupun organisasionalnya
tidak pernah bertentangan dengan konstitusi dan
ideologi Negara yang sah, sehingga inkonstitusional dan
melanggar hukum setiap upaya yang dilakukan oleh
Negara dan aparatur pemerintahan di dalamnya untuk
merestriksi hak-hak dasar mereka sebagai warga Negara
yang dijamin oleh konstitusi.

231



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

15.  Amici, selain itu, membuat sejumlah submisi spesifik
terkait pembatasan berekspresi: Pertama, ICCPR dan
perjanjian-perjanjian hak asasi manusia tidak mengizinkan
pembatasan dalam pengimplementasian hak kebebasan
berekspresi untuk tujuan memastikan penghormatan
terhadap agama atau melindungi dari “penodaan”.

Kedua, larangan dalam UU No. 1/PNPS/1965 terkait
“dukungan public terhadap sebuah penyesatan dari
ajaran-ajaran dasar” agama-agama tertentu rakyat
Indonesia melanggar kebebasan berekspresi. Pelapor
khusus PBB untuk pemajuan dan perlindungan hak
kebebasan berpendapat dan berekspresi menyatakan
bahwa pembatasan yang diizinkan oleh Pasal 19 [3]
ICCPR “tidak dimaksudkan untuk menekan pengutaraan
pandangan kritis, pendapat yang kontroversial atau
pernyataan yang tidak tepat secara politis.”2

Ketiga, sementara negara dapat dan harus melarang
advokasi kebencian terhadap agama, hal tersebut
tidaklah menjadi subyek UU No. 1/PNPS/1965. Hukum
hak asasi manusia menuntut negara-negara untuk
melarang advokasi kebencian terhadap agama yang
meliputi hasutan melakukan diskriminasi, permusuhan
atau kekerasan (kerap disebut sebagai “pidato kebencian/
hate speech”), sebagaimana dinyatakan: Advokasi
kebencian terhadap bangsa, ras atau agama apapun
yang meliputi hasutan untuk melakukan diskriminasi,
permusuhan atau kekerasan harus dilarang oleh hukum”

2 Dewan Hak Asasi Manusia. Laporan Pelapor Khusus untuk pemajuan dan
perlindungan hak kebebasan berpendapat dan berekspresi, Ambeyi Ligabo, Kepada
Dewan Hak Asasi Manusia, 28 Februari 2008, A/HCR/7/14 paragraf 85.

232



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Oleh karena itu, sementara pembatasan-pembatasan
kebebasan ekspresi yang ditunjukkan untuk mencegah
dan bahkan menghukum “pidato kebencian” sangatlah
dibutuhkan dan perlu diberlakukan. Pembatasan
tersebut haruslah secara ketat terbatas dalam lingkup
advokasi kebencian terhadap bangsa, ras atau agama
yang meliputi hasutan untuk melakukan diskriminasi,
permusuhan atau kekerasan (dan melakukan propaganda
perang, sebagaimana disebutkan dalam Pasal 20 [1].
Pembatasan-pembatasan ini tidak berlaku dalam
kebebasan seperti ini yang meliputi penodaan agama,
pelecehan atau pengkritisan agama, kepercayaan,
symbol-simbol atau institusi sejenisnya. Posisi ini
dikuatkan dengan Pelaporan Khusus untuk Kebebasan
Berpendapat dan Berekspresi Perwakilan OSCE, untuk
kebebasan media, Pelaporan Khusus OAS untuk
kebebasan bereksprsi dan akses terhadap informasi
Komisi Afrika untuk Hak Asasi Manusia dan Rakyat.
Para ahli mengemukanan: “Pembatasan kebebasan
berekspresi untuk mencegah intoleransi harus dibatasi
dalam lingkup untuk mengadvokasi kebencian terhadap
bangsa, ras atau agama yang meliputi hasutan untuk
melakukan diskriminasi, permusuhan atau kekerasan”.?

16. Berkaitan dengan hak kebebasan beragama dan
berkeyakinan, Amici mengajukan bahwa UU No. 1/
PNPS/1965 bertentangan dengan hukum Hak Asasi
Manusia tentang kebebasan beragama dan berkeyakinan
sebagaimana disebutkan pada Padal 18 ICCPR. Dalam

3 Pernyataan bersama bertanggal 10 Desember 2008, tersedia di http://www.
article19.org/pdfs/other/jointdeclaration-ondefamation-of-religion-and-anti-
terorism-and -anti-ext.pdf

233



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

234

konteks itu, amici membuat beberapa submisi khusus
mengenai keterkaitan antara UU No. 1/PNPS/1965
dengan kebebasan beragama dan berkeyakinan sebagai
berikut.

Pertama, kebebasan beragama dalam Pasal 18 ICCPR
melindungi hak-hak individu dari pada agama atau
kepercayaan, ide, simbol atau tokoh keagamaan. Tujuan
utama Pasal 18 ICCPR adalah melindungi hak individu
atas kebebasan berfikir, berhati nurani dan beragama
atau kepercayaan dalam kegiatan ibadah, ketaatan,
pengalaman dan pembelajaran.

Kedua, tujuan-tujuan yang disebutkan dalam UU No.
1/PNPS/1965 tidak memenuhi kriteria pembatasan
kebebasan beragama atau berkeyakinan menurut
Pasal 18 ICCPR. Pasal 18 ayat [2] menyatakan bahwa
pembatasan apapun harus “Diperlukan  untuk
melindungi keamanan, ketertiban, kesehatan atau moral
masyarakat dan hak kebebasan mendasar orang lain.
UU No. 1/PNPS/1965 tidak dengan jelas mengadopsi
ketentuan pembatasan tersebut. Penetapan Presiden
mengusulkan dua pembenaran, memelihara kesatuan
nasional dan memupuk ketentraman beragama.

Ketiga, kebebasan beragama atau berkeyakinan
menghalangi adanya pelarangan penafsiran konsep-
konsep keagamaan vyang berbeda, sebagaimana
disebutkan dalam Penetapan Presiden. Penetapan
Presiden melarang bentuk-bentuk ekspresi dan kegiatan
yang “menyimpang” dari pokok-pokok ajaran suatu
“agama yang di anut di Indonesia”. Larangan tersebut
bertentangan dengan hak kebebasan beragama atau



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

berkeyakinan. Kebebasan beragama atau kebebasan
berkeyakinan pada dasarnya meliputi perlindungan
individu-individu yang memiliki penafsiran agama yang
beragam.

Pelapor Khusus PBB untuk kebebasan beragama atau
berkeyakinan menekankan bahwa “istilah ‘agama’ atau
‘keyakinan’ harus ditafsirkan secara luas dan bahwa
perlindungan hak asasi manusia tidaklah terbatas pada
anggota agama dan kepercayaan tradisional dengan
karakter institusional atau kebiasaan yang sejalan
dengan agama-agama tradisional tersebut. Isi dari
sebuah agama atau kepercayaan harus didefinisikan oleh
para pemeluknya sendiri”.* Lebih lanjut seperti telah
diklarifikasi oleh Komite Hak Asasi Manusia “Kebebasan
dari paksaan untuk memeluk atau menganut sebuah
agama atau kepercayaan...tidak dapat dibatasi”.> Oleh
karena itu hukum-hukum yang karenanya menimbulkan
ketakutan terhadap adanya penuntutan, pada
prakteknya memaksa seseorang atau sekelompok orang
untuk menganut agama atau kepercayaan yang berbeda
dari yang mereka pilih secara bebas bertentangan
dengan Pasal 18 ICCPR.

4 Dewan Hak Asasi Manusia. Laporan Pelapor Khusus untuk Kebebasan
beragama atau berkeyakinan, Asma Jahangir, 17 Juli 2009, A/HRC/64/159 paragraf
31

5 Komentar Hukum Komite Hak Asasi Manusia No. 22: Hak kebebasan berfikir,
berhati nurani dan beragama, Dokumen PBB CCPR/C/21/Rev.1/Add.4, 30 Juli 1993
paragraf 8

235



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

VI.

Keempat, Penetapan Presiden mendiskriminasi orang-
orang yang tidak beragama dan penganut agama yang
tidak disebutkan dalam ketentuannya yang merupakan
pelanggaran kebebasan beragama dan kepercayaan.
Hak kebebasan beragama atau berkeyakinan itu sendiri
menuntut bahwa individu-individu yang menjadi bagian
agama atau kepercayaan, apapun harus dilindungi.
Pelapor Khusus PBB untuk kebebasan beragama atau
berkeyakinan mengkritisi “hukum-hukum yang secara
terbuka mendiskriminasi individu-individu atas dasar
agama atau kepercayaan atau prasangka kurangnya
semangat beragama”®

Kesimpulan dan Rekomendasi

Berdasarkan keterangan sebagaimana telah diuraikan di atas,
amici menyampaikan beberapa kesimpulan dan rekomendasi
kepada yang mulia Majelis Hakim terkait dengan perkara
permohonan a quo, sebagai berikut.

Kesimpulan

1. UU No. 1/PNPS/1965, sebagaimana yang diperkuat
dengan Pasal 156a KUH Pidana yang mengacu pada
Penetapan Presiden, bertentangan dengan hukum
Hak Asasi Manusia tentang kebebasan beragama
dan berkeyakinan sebagaimana disebutkan pada
Padal 18 ICCPR yang sudah diratifikasi menjadi UU
No. 12 Tahun 2005.

2. Terhadap kesimpulan tersebut, Amici mengajukan
beberapa submisi khusus sebagai berikut.

6

Dewan Hak Asasi Manusia, Laporan Pelapor khusus untuk kebebasan beragama

atau berkeyakinan, Asma Jahangir, 21 Desember 2009, A/HRC/13/40 paragraf 34

236



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

a. Kebebasan beragama dalam Pasal 18 ICCPR

melindungi hak-hak individu dari pada agama
atau kepercayaan, ide, simbol atau tokoh
keagamaan. Tujuan utama Pasal 18 ICCPR adalah
melindungi hak individu atas kebebasan berfikir,
berhati nurani dan beragama atau kepercayaan
dalam kegiatan ibadah, ketaatan, pengalaman
dan pembelajaran.

. Tujuan-tujuan yang disebutkan dalam UU No. 1/
PNPS/1965 tidak memenuhi kriteria pembatasan
kebebasan beragama atau berkeyakinan menurut
Pasal 18 ICCPR. Pasal 18 ayat (2) menyatakan
bahwa pembatasan apapun harus didasarkan
pada tujuan untuk melindungi keamanan,
ketertiban, kesehatan atau moral masyarakat,
dan hak kebebasan mendasar orang lain. UU
No.1/PNPS/1965 tidak dengan jelas mengadopsi
ketentuan pembatasan tersebut. UU a quo hanya
menggunakan dua pembenaran; memelihara
kesatuan nasional dan memupuk ketentraman
beragama.

. Kebebasan beragama atau  berkeyakinan
menghalangi adanya pelarangan penafsiran
konsep-konsep  keagamaan vyang berbeda,
sebagaimana disebutkan dalam UU No. 1/
PNPS/1965. UU No. 1/PNPS/1965 melarang
bentuk-bentuk ekspresi dan kegiatan yang
“menyimpang” dari pokok-pokok ajaran suatu
“agama vyang dianut di Indonesia”. Larangan
tersebut bertentangan dengan hak kebebasan
beragama atau berkeyakinan. Kebebasan

237



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

238

beragama atau kebebasan berkeyakinan pada
dasarnya meliputi perlindungan individu-individu
yang memiliki penafsiran agama yang beragam.

Rekomendasi

1. Majelis Hakim hendaknya menjadikan hukum Hak
Asasi Manusia dan jaminan konstitusional mengenai
kebebasan beragama/berkeyakinan sebagai dasar
utama untuk menguji konstitusionalitas UU No. 1/
PNPS/1965.

2. Majelis Hakim hendaknya menjadikan perkembangan
sosial-keagamaan aktual sebagai salah satu
pertimbangan utama untuk menilai relevansi dan
konstitusionalitas pembatasan terhadap ekspresi-
ekspresi hak konstitusional warga untuk.memeluk
agama dan beribadah secara merdeka.

3. Majelis Hakim hendaknya meletakkan kebebasan
internal (forum internum) atas kebebasan beragama/
berkeyakinan sebagai ranah yang tidak boleh
diintervensi oleh siapapun, sedangkan kebebasan
eksternal (forum externum) dalam mengekspresikan
agama/keyakinan hanya dapat dibatasi untuk tujuan
melindungi keamanan, ketertiban, kesehatan atau
moral masyarakat dan hak kebebasan mendasar
orang lain.



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Bibliografi

American Association for the International Commission of Jurists.
Siracusa Principles on the Limitation and Derogation Provisions
in the International Covenant on Civil and Political Rights. 1985.

Article 19. The Camden Principles on Freedom of Expression and
Equality .2009.Benesch, Susan. Contribution to OHCHR Initiative
on Incitement to National, Racial, or Religious Hatred. 2011.

Hidayat, Nurkholis, M. Isnur, dan Febi Yonesta. Peradilan Kasus-Kasus
Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan: Rangkuman 8 Studi
Kasus: Dampak, Pencapaian, Hambatan, dan Strategi. Cet. 2.
Jakarta: Lembaga Bantuan Hukum Jakarta, 2014. Indonesia.

SETARA Institute. Putusan Uji Materi Undang-Undang No. 1/
PNPS/1965 tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan / atau
Penodaan Agama terhadap Undang-Undang Dasar 1945 di
Mahkamah Konstitusi

Undang - Undang Hak Asasi Manusia. UU No. 39 Tahun 1999. LN No.
165 Tahun 1999. TLN No. 3886.

Undang - Undang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan
Agama . LN No. 3 Tahun 1965. TLN No. 2756.

Undang - Undang Pengesahan Kovenan Internasional Tentang Hak -
Hak Sipil dan Politik . UU No. 12 Tahun 2005. LN No. 119 Tahun
2005. TLN No. 4558.

Komisi Untuk Orang Hilang dan Korban Tindak Kekerasan. Panduan
Pemolisian dan Hak berkeyakinan, Beragama, dan Beribadah.
Jakarta: Kontra$s, 2012.

Mahkamah Konstitusi RI. Putusan perkara Nomor 140-PUU-VII/2009
Perihal Pengujian Undang - Undang Nomor 1 Tahun 1965
tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan
Agama Terhadap Undang - UNdang Dasar Negara Republik
Indonesia Tahun 1945. 2009.

239



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Profil SETARA Institute

SETARA Institute adalah organisasi yang didirikan oleh
beberapa individu yang didedikasikan untuk ide bahwa setiap orang
harus diperlakukan sama sementara menghormati keberagaman,
mengutamakan solidaritas dan menjunjung tinggi martabat manusia.
Perusahaan ini didirikan oleh orang-orang yang ingin menghapuskan
diskriminasi dan intoleransi atas dasar agama, suku, suku, warna
kulit, jenis kelamin, dan status sosial lainnya, serta meningkatkan
solidaritas dengan lemah dan korban.

SETARA Institute percaya bahwa masyarakat demokratis akan
memungkinkan kemajuan dan saling pengertian, menjunjung tinggi
kehormatan, dan mengakui keberagaman. Namun, diskriminasi
dan intoleransi masih ada dan bahkan mengarah pada kekerasan.
oleh karena itu, beberapa langkah-langkah yang memperkuat
penghormatan terhadap keragaman dan hak asasi manusia melalui
partisipasi yang lebih luas harus dilakukan untuk memajukan
demokrasi dan perdamaian.

SETARA Institute mempromosikan penciptaan kondisi
yang akan menyebabkan sistem politik yang terbuka berdasarkan
penghormatan terhadap keberagaman, pembelaan hak asasi
manusia, dan penghapusan intoleransi dan sikap xenophobia. Sejak
berdirinya, setidaknya untuk operasi 5 tahun, Setara Institute telah
diproduksi 20 laporan (dalam bentuk laporan penelitian, kertas
kebijakan) dan menilai banyak apresiasi. Kehadiran Setara Institute
memiliki pengaruh lain di dalam mempromosikan pluralisme yang
di Ers dari lembaga lain yang melakukan masalah yang sama dengan
pendekatan teologis, sementara SETARA Institute melakukannya
dengan berbasis sekuler.

240



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Tujuan Setara Institute:

Untuk mempromosikan pluralisme, kemanusiaan, demokrasi
dan hak asasi manusia

Untuk mempelajari dan advokasi pluralisme, kebijakan publik
yang berpusat pada manusia, demokrasi dan hak asasi manusia

Untuk memulai dialog tentang resolusi konflik

Untuk melakukan kegiatan pendidikan publik.

Program Dan Kegiatan

Monitoring hak asasi manusia, khususnya yang terkait dengan
kebebasan beragama / berkeyakinan dan HAM indeks kinerja
2013

Kebijakan review pada Instruksi Presiden Nomor 2 Tahun 2013
tentang penanganan gangguan keamanan dalam negeri

Memperkuat Advokasi Kebebasan Beragama

Advokasi Kebijakan Keagamaan Harmony Hidup Legal Draft,
Draft Keamanan Nasional Hukum, Organisasi Massa Legal Draft,
dll.

Kasus Tracking System (CTS); Sistem online database pada
kekerasan Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan

Urutkan Pesan Service (SMS) gateway pada kekerasan Kebebasan
agama dan Kepercayaan

Penelitian: MP3El / master plan percepatan ekonomi Indonesia
dan pengembangan, dan hak asasi manusia juga ful penggenapan

Penelitian: Satu dekade pada kinerja terorisme akuntabilitas
pemberantasan

Penelitian: Memahami Hak Minoritas di Indonesia

Penelitian: Sistem pendidikan nasional dan isu-isu tentang
kekerasan Kebebasan Agama dan Kepercayaan

241



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

2472

Penelitian: Dinamika perkotaan dan ketegangan kehidupan
sosial keagamaan

Penelitian: Hak konstitusional warga negara ful Indeks
penggenapan. Satu dekade pengadilan konstitusi dan
amandemen Konstitusi Republik Indonesia

Penelitian: Internet, kebebasan berekspresi dan radikalisme
Konferensi: konsultasi nasional untuk korban Kebebasan Agama
dan Kepercayaan.



17. Amicus curiae (Prof. Dr. Ahmad Syafii Maarif)

Dalam perkara Nomor 56/PUU-XV/2017

Permohonan Pengujian Undang-Undang No. 1/PNPS/1965 tentang
Pencegahan, Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama terhadap
Undang-Undang Dasar Negara Rl tahun 1945.

Dalam perjalanan bangsa menuju 73 tahun merdeka, kita masih
beruntung menjadi bangsa yang berdaulat dalam bingkai Negara
Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). Karenanya kita mesti senantiasa
bersyukur kepada Tuhan Yang Maha Kuasa atas segala rahmat dan
berkah-Nya kepada negeri tercinta ini.

Saya memandang, Pancasila merupakan rahmat Tuhan di negeri ini,
karena sudah teruji melalui lintasan sejarah yang panjang sebagai
dasar negara yang mempersatukan kita sebagai bangsa yang beragam
dari segi agama, suku, dan bahasa. Apalagi jika dibandingkan dengan
negara-negara yang penduduknya mayoritas Muslim di Timur-Tengah
yang sekarang sedang diancam konflik bersaudara, kita masih menjadi
negara yang tumbuh meyakini betapa kebhinekaan dan kemajemukan
menjadi salah satu kekuatan besar bangsa ini.

Saya secara pribadi setuju dengan inisiatif Presiden Jokowi untuk
senantiasa mengingatkan kita semua perihal kebhinekaan dan
pentingnya Pancasila sebagai dasar negara. Selama kita masih
menjadikan Pancasila sebagai pijakan bersama dalam berbangsa dan
bernegara, saya akan selalu optimis bangsa ini masih mempunyai
masa depan.

Salah satu sila yang masih perlu mendapatkan perhatian bersama
adalah Sila Pertama, “Ketuhanan Yang Maha Esa” sebagai komitmen

243



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

bersama semua agama dan keyakinan. Sila pertama ini kerap
disalahpahami oleh banyak pihak sebagai monopoli satu keyakinan
atas keyakinan yang lain. Padahal jika dicermati dengan saksama, Sila
Pertama justru menjadi landasan teologis pentingnya keadaban dan
toleransi dalam berbangsa dan bernegara. Bung Karno memberikan
penjelasan yang cermat, bahwa yang dimaksud dengan Sila Pertama
adalah ketuhanan yang berkebudayaan, yaitu ketuhanan yang antara
sama warga dengan warga lain dapat menghormati dan menghargai.
Tidak ada egoisme dan fanatisme yang dapat mengganggu keadaban
publik di antara sesama warga.

Maka dari itu, jika kita benar-benar menghayati Pancasila, maka
sebenarnya tidak perlu ada fanatisme buta dan egoisme yang
berlebihan dalam beragama. Kita harus membuka seluas-luasnya
pada kebhinekaan, baik dalam intra-agama maupun antar-agama.

Setelah dicermati dengan baik, saya memandang toleransi dalam
intra-agama tidak kalah pelik daripada toleransi antar-agama. Di
negeri ini, potensi konflik dalam intra-agama menjadi persoalan
serius, di antaranya karena kurangnya pemahaman terhadap Sila
Pertama Pancasila. Sejatinya setiap warga apapun mazhab dalam
intra-agama, khususnya Islam dapat menghargai keyakinan masing-
masing. Tidak perlu ada diskriminasi dan persekusi terhadap
kelompok yang berbeda mazhab.

Lebih-lebih dalam mengekspresikan keyakinan dan melaksanakan
ibadah, tidak perlu ada diskriminasi terhadap kelompok minoritas
dalam intra-agama. Dalam berbagai penelitian yang dilakukan oleh
Setara Institute dan The Wahid Foundation disebutkan, bahwa Syiah
dan Ahmadiyah merupakan kedua kelompok minoritas dalam intra-
agama yang kerapkali mendapatkan perlakuan diskriminatif dalam
melaksanakan ibadah dan kegiatan keagamaannya.

244



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Padahal kalau kita cermati, Syiah dan Ahmadiyah merupakan
komunitas Muslim yang secara jumlah di dunia tidaklah kecil. Mereka
hampir tersebar di seluruh dunia sebagai komunitas yang mempunyai
hak hidup, yang dilindungi oleh Hak Asasi Manusia.

Dalam alam Pancasila semestinya kita berdewasa dalam beragama
dan berbangsa. Tidak perlu ada diskriminasi terhadap kelompok
minoritas dalam intra-agama sejauh untuk beribadah dan melakukan
kegiatan yang tidak mengganggu ketertiban umum.

Di negara-negara yang sudah maju demokrasi, Hak Asasi Manusia,
dan multikulturalisme pada umumnya memberikan perhatian
terhadap perlindungan beribadah. Di Amerika Serikat, Kanada, dan
negara-negara Eropa, kita akan melihat ratusan masjid milik penganut
Syiah dan Ahmadiyah mendapatkan hak dan perlindungan dalam
melaksanakan ibadah.

Mestinya di negeri yang menganut Pancasila sebagai dasar negara,
kita juga dewasa dalam beragama untuk memberikan hak beribadah
yang sama terhadap kelompok minoritas dalam intra-agama. Jika
kita berhasil menjadikan Borobudor dan Prambanan sebagai situs
kebudayaan yang dilestarikan selama berabad-abad, semestinya
sesama umat dalam intra-agama tidak ada diskriminasi terhadap
kelompok minoritas karena perbedaan mazhab.

Maka dari itu, kita mestinya konsisten menjadikan konstitusi sebagai
landasan dalam mengekspresikan hak asasi manusia, sebagaimana
tercermin dalam pasal 28D ayat 1 Undang-Undang Dasar Tahun
1945 yang berbunyi, Setiap orang berhak atas pengakuan, jaminan,
perlindungan, dan kepastian hukum yang adil serta perlakuan
yang sama di hadapan hukum. Begitu halnya dalam pasal 28E ayat
1, 2, dan 3 Undang-Undang Dasar Tahun 1945 disebutkan, Setiap
orang bebas memeluk agama dan beribadat menurut agamanya,

245



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

memilih pendidikan dan pengajaran, memilih pekerjaan, memilih
kewarganegaraan, memilih tempat tinggal di wilayah negara dan
meninggalkannya, serta berhak kembali. Setiap orang berhak atas
kebebasan meyakini kepercayaan, menyatakan pikiran dan sikap,
sesuai dengan hati nuraninya. Setiap orang berhak atas kebebasan
berserikat, berkumpul, dan mengeluarkan pendapat.

Di dalam pasal 29 ayat 2 Undang-Undang Dasar Tahun 1945 juga
ditegaskan, bahwa Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap
penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk
beribadat menurut agamanya dan kepercayaannya itu.

Dalam hal memahami diktum “penodaan agama” dalam UU PNPS
tahun 1965, sejatinyakita harus hati-hati dalam mengimplementasikan
kebijakan tersebut. Saya berhadap Undang-Undang tersebut tidak
secara membabi-buta digunakan untuk memberangus hak kelompok
minoritas dalam beribadah dan melaksanakan keyakinannya.

Pada akhirnya, kita perlu menjaga keragaman agama dan keyakinan
yang sudah menjadi salah satu ciri dan identitas negeri ini. Dunia
internasional memuji Indonesia karena berhasil menjadi contoh baik
bagi demokrasi dan hak asasi manusia di dunia, khususnya dunia
Islam. Dan saatnya, kita mengambil langkah-langkah konstitusional
dalam rangka memberikan hak kepada setiap kelompok untuk
beribadah sesuai dengan keyakinan dan kepercayaan masing-masing.

Yogyakarta, 1 Februari 2018

246



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penullis

Nama : Prof. Dr. Ahmad Syafii Maarif

Profesi : Akademisi

Pendidikan

S1, Jurusan Sejarah, IKIP Yogyakarta (1968)

S2, Jurusan Sejarah, Ohio University, Athens, Ohio, AS, (MA,
1980)

S3, Pemikiran Islam, Universitas Chicago, Amerika Serikat, (Ph.D,
1983)

Karier

Dosen senior (pensyarah kanan) di Universitas Kebangsaan
Malaysia (1990-1994)

Dosen senior Filsafat Sejarah IKIP Yogyakarta (1992-1993)
Profesor tamu di McGill University, Kanada (1992-1994)
Profesor Filsafat Sejarah IKIP Yogyakarta (1996)

Wakil Ketua PP Muhammadiyah (1995-1998)

Ketua PP Muhammadiyah (1998-2000)

Ketua PP Muhammadiyah (2000- 2005)

Pengurus Masyarakat Sejarawan Indonesia

Pemimpin Redaksi majalah Suara Muhammadiyah Yogyakarta
(1988-1990)

247



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

e Anggota Staf Ahli jurnal Ummul Qur’an (1988)
e MAARIF Institute for Culture and Humanity (2002)

° Presiden World Conference on Religion for Peace (WCRP)

248



18. Amicus curiae (Dr. Franz Magnis-Suseno)

MENGHINDARI PENAFSIRAN KELIRU PASAL 1 UU NO. 1/PNPS/1965
KEADILAN BAGI KOMUNITAS ACHMADIYAH

Dengan tulisan ini - dalam pengertian menjadi Amicus curiae
Mahkamah Konstitusi R. |. - saya ingin mengajukan beberapa
pertimbanganyangdapat membantudalam penanganan Permohonan
No. 56 /PUU-XV/2017. Perlu ditegaskan penulis bahwa ia bukan ahli
hukum dan karena itu kurang pandai memakai bahasa hukum yang
tepat.

RINGKASAN

Saya ingin menunjukkan dua hal, Pertama Bahwa
Pasal 1 Undang-undang No. 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama (UU No. 1/PNPS/1965)
tidak dapat menjadi dasar untuk  menuduh suatu komunitas yang
keyakinan, ajaran dan kegiatannya (ritus) berbeda dari sesuatu agama
yang dianut di Indonesia, melakukan penodaan terhadap sesuatu
agama itu.

Inti argumentasi saya: Yang dapat dianggap penodaan
hanyalah penafsiran dan kegiatan yang secara eksplisit diarahkan
pada sesuatu agama itu dengan cara yang memperlihatkan maksud
“permusuhan, penyalahgunaan atau penodaan” (Pasal 156a huruf
a KUHP) (mens rea), akan tetapi tidak dengan kenyataan bahwa
komunitas itu sendiri mengikuti suatu keyakinan, pelbagai penafsiran
(terhadap diri sendiri) dan kegiatan (misalnya ritual) yang sama atau
mirip dengan keyakinan, pelbagai penafsiran dan kegiatan berbeda

249



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

dari sesuatu agama itu.

Kedua, bahwa komunitas Achmadiyah Indonesia sebagai

komunitas manusia dan warga Negara Indonesia wajib diberi
perlindungan penuh, termasuk perlindungan atas “kebebasan
meyakini kepercayaan, menyatakan pikiran dan sikap, sesuai dengan
hati nuraniya” (Pasal 29 (2) UUD 1945 Yang Diamendemen), sesuai
dengan kewajiban berat Pemerintah untuk “melindungi segenap
bangsa Indonesia dan seluruh tumpah darah Indonesia” (Pembukaan
UUD 1945).

250

BEBERAPA PERTIMBANGAN BERKAITAN DENGAN PASAL 1 UU
NO. 1/PNPS/ 1965

Saya mengandaikan bahwa larangan dalam pasal 1 UU No.
1/PNPS/ 1965 terhadap “dengan sengaja di muka umum
menceritakan, menganjurkan atau mengusahakan dukungan
umum, untuk melakukan penafsiran tentang sesuatu agama
yang dianut di Indonesia, atau melakukan kegiatan-kegiatan
keagamaan yang menyerupai kegiatan-kegiatan keagamaan
dari agama itu; penafsiran dan kegiatan mana menyimpang
dari pokok-pokok ajaran agama itu” dimengerti dalam kaitan
dengan Pasal 156a huruf a KUHP yang menyangkut hal
“dengan sengaja di muka umum mengeluarkan perasaan
atau melakukan perbuatan: a. yang pada pokoknya bersifat
permusuhan, penyalahgunaan atau penodaan terhadap suatu
agama yang dianut di Indonesia” (Psl 156a huruf a).

2

Itu berarti bahwa melakukan “suatu penafsiran dan kegiatan”
yang “menyimpang dari pokok-pokok ajaran agama itu” hanya
dilarang (dan memang hanya masuk akal dilarang) sejauh
memuat “permusuhan, penyalahgunaan atau penodaan
terhadap suatu agama yang dianut di Indonesia”. Dengan



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

sendirinya “suatu penafsiran dan kegiatan” yang hanya
merupakan ekspresi keyakinan komunitas itu sendiri dan tidak
diarahkan kepada komunitas religius atau agama lain tidak
mungkin merupakan penodaan dan karena itu seharusnya
tidak termasuk sikap yang dilarang dalam pasal 1 UU No. 1/
PNPS/1965 itu.

3. Atau dengan kata lain: Menghayati suatu keyakinan religius,
termasuk pelbagai tafsiran tentang apa yang diimani sendiri
serta pelbagai kegiatan yang dianggap implikasi iman itu tidak
berarti “mengeluarkan perasaan atau melakukan perbuatan
yang bersifat permusuhan, penyalahgunaan atau penodaan
terhadap suatu agama yang dianut di Indonesia”. Suatu
penodaan mengandaikan bahwa ybs. mengacu pada ajaran/
kegiatan suatu komunitas religius lain. Tetapi apa yang diimani/
diajari bagi diri sendiri, serta ritus-ritus suatu komunitas tidak
menodai/mau menjelekkan siapa pun, jadi dengan sendirinya
tidak boleh dianggap penodaan.

o Catatan sampingan: Menafsirkan agama lain pun
tidak mesti bersifat penodaan. Contoh: Banyak teolog
Kristiani menafsiran sikap Buddhisme (Theravada) yang
tidak bicara tentang Allah sebagai theologia negativa,
sesuatu yang dalam Buddhisme sendiri tidak ditemukan.
Istilah itu (theologia negativa) oleh Buddhisme sendiri
tidak dipakai. Namun “theologia negativa” adalah sikap
teologis yang sangat terhormat, di mana teologi penuh
hormat lebih baik tidak bicara tentang Allah, daripada
omong yang tak benar. Penafsiran seperti itu terhadap
agama lain sama sekali tidak menodai agama itu.

4, Pertimbangan nomor 3 itu memperlihatkan suatu kerancuan
dalam istilah “menyimpang”. Menyimpang adalah istilah
berpihak, bukan istilah objektif. Katolik beratus-ratus tahun

251



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

252

menyebut Protestan sebagai “menyimpang” dan Kristen
Protestan menyebut Gereja Katolik “menyimpang” (syukur,
bahasa itu sekarang diatasi, tidak dipakai lagi). Lalu mana
yang menyimpang? Masing-masing menganggap yang
berbeda dialah yang menyimpang karena menganggap dirinya
sendiri benar dan yang berbeda sebagai menyimpang/tidak
benar. Pihak luar, agama lain, suatu Departemen Agama,
Pemerintah, suatu DPR tidak berada dalam posisi untuk bisa
memastikan mana dari dua pihak itu yang benar dan mana
yang menyimpang. Yang dapat memastikannya secara objektif
hanyalah Tuhan sendiri. Seharusnya semua pihak di luar
mereka yang bersangkutan harus mengatakan: Katolik dan
Protestan berbeda dalam penafsiran ajaran Yesus. “Berbeda”
itulah yang objektif dan dapat dipastikan.

Perlu diperhatikan bahwa hal itu tidak hanya berlaku bagi
hubungan antara dua agama, misalnya agama Islam dan agama
Kristiani, melainkan juga terhadap komunitas di dalam suatu
agama sendiri yang keyakinan/tafsiran/kegiatan berbeda dari
mainstream agama itu. Contoh: Semua aliran besar Kristiani
- Katolik, Orthodoks, Protestan - berpendapat bahwa ajaran
komunitas Saksi Yehowa menyimpang, maksudnya, tidak sesuai
dengan ajaran Kristiani yang benar. Sebaliknya komunitas
Saksi Yehowa sendiri menganggap ajaran/ritus Katolik dll.
menyimpang dari yang diajarkan Yesus. Mana yang benar?
Jelas sekali, kebenaran Ilahi tidak ada kaitan dengan jumlah
orang yang menganut suatu kepercayaan. Yang tahu mana yang
benar hanyalah Tuhan. Maka baik mayoritas maupun minoritas
dalam satu agama wajib menahan diri, yang berhak memberi
penilaian definitif semata-mata Tuhan sendiri. Jelas sekali,
Negara (Deparetemen Agama) tidak kompeten menyatakan
bahwa Saksi Yehowa menyimpang. Yang dapat dikatakan
bahwa ajaran mereka berbeda dari mainstream Kristiani.



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Kesimpulannya: Negara —dan pihak luar lain — sama sekali tidak
berkompetensi, dan oleh karena itu terlarang, menyebutkan
ajaran atau kegiatan keagamaan suatu komunitas beragama
sebagai “menyimpang”. Negara atau Pemerintah mana pun
tidak mempunyai akses langsung terhadap pandangan Tuhan.

Olehkarenaiturumus pasal1No.1/PNPS/ 1965 yang “melarang
... melakukan kegiatan-kegiatan keagamaan yang menyerupai
kegiatan-kegiatan keagamaan dari agama itu” hanya benar
apabila “kegiatan-kegiatan” itu dilakukan dengan maksud
“mengeluarkan perasaan atau melakukan perbuatan: a. yang
pada pokoknya bersifat permusuhan, penyalahgunaan atau
penodaan terhadap suatu agama yang dianut di  Indonesia”
(Pasal 156a huruf a KUHP). Sedangkan kalau komunitas religius
itu “melakukan kegiatan-kegiatan keagamaan yang menyerupai
kegiatan-kegiatan keagamaan” suatu agama lain, itu sama
sekali tidak merupakan penodaan agama karena semata-mata
merupakan ekspresi keyakinan keagamaan komunitasitu, entah
mirip atau tidak mirip dengan kegiatan suatu agama lain. Di sini
pun bahasa objektif harus merumuskan bahwa komunitas itu,
berdasarkan keyakinan keagamaannya, melakukan kegiatan
yang menyerupai kegiatan suatu agama lain (contoh: Saksi
Yehowa bisa membaptis warga dengan cara yang sama yang
juga dipakai Katolik) dan itu dilindungi oleh hak atas kebebasan
beragama. Tidak ada hak suatu agama B untuk menuduh suatu
komunitas beragama A sebagai penoda karena komunitas A
mempunyai ritus/ibadat/kegiatan yang sama/mirip dengan
agama B. Kebebasan beragama yang dijamin dalam Undang-
undang Dasar R. I. menjamin bahwa apa yang menjadi ritus
atau kegiatan religius suatu  komunitas religius tidak boleh
dicampuri pihak luar.

Pertimbangan-pertimbangan itulah latar belakang hak atas
kebebasan beragama yang amat kuat dilindungi dalam UUD

253



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

254

1945 dgn Amendemen. Kebebasan beragama mengatakan
bahwa apa yang menjadi keyakinan religius seseorang atau
sekelompok orang tidak merupakan wewenang pihak luar apa
pun. Apakah komunitas itu kecil atau besar, sudah lama atau
masih baru, mayoritas atau minoritas, namun keyakinannya
tentang iman kepercayaannya sama sekali tidak tergantung
dari apakah komunitas agama lain menyetujuinya atau tidak
(hak Saksi Yehowa atas keyakinan dan kegiatan ritual mereka
sama sekali tidak tergantung dari apakah Gereja Katolik
menyetujuinya atau tidak). Melainkan setiap orang dan setiap
komunitas wajib “dijamin kemerdekaannya ... untuk memeluk
agamanya masing-masing dan untuk beribadat menurut agama
dan kepercayaannya itu” UUD 1945, Pasal 29 (2), sesuai dengan
ayat (2) Pasal 28E yang menyatakan bahwa “setiap orang
berhak atas kebebasan meyakini kepercayaan, menyatakan
pikiran dan sikap, sesuai dengan hati nuraninya.”

Kesimpulan:_Larangan_yang diungkapkan dalam Pasal 1 UU No.
1/PNPS/ 1965 tidak dapat dipergunakan untuk melarang suatu
komunitas untuk menganut keyakinan/kepercayaan serta
ritus/kegiatan religius yang berbeda dari suatu agama lain.

BEBERAPA PERTIMBANGAN TERHADAP SITUASI KOMUNITAS
YANG DINAMAKAN ACHMADIYAH, YANG SEMBILAN WAKILNYA
MENGAJUKAN PERMOHONAN TERHADAP MAHKAMAH
KONSTITUSI

Penulis ini bukan orang Islam dan karena itu tidak akan masuk
ke dalam kontroversi apa pun tentang ajaran mana yang
merupakan “ajaran Islam yang benar” dan “tidak benar”.

Pertimbangan ini merupakan ungkapan keprihatinan terhadap
situasi komunitas Achmadiyah di Indonesia. Sejak sekitar 13



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

tahun komunitas itu menderita persekusi. Bukan hanya semakin
sulit bagi mereka untuk beribadat, tetapi mereka menjadi objek
penyerangan fisik. Bukan hanya banyak rumah ibadat mereka
ditutup dan dirusak, melainkan warga Achmadiyah sendiri ada
yang secara fisik diserang dan ada yang rumah-rumah mereka
sendiri dirusak.

Komunitas Achmadiyah adalah warga negara Indonesia
padahal Pemerintah wajib berat “melindungi segenap bangsa
Indonesia dan seluruh tumpah darah Indonesia”. Dalam
sejarah Indonesia ada warga Achmadiyah yang memberikan
sumbangan penting terhadap pewujudan bangsa dan negara
yang merdeka. Penulis berpendapat bahwa kesan bahwa
negara tidak memberikan perlindungan yang merupakan
wajib beratnya kepada warganya yang termasuk komunitas
Achmadiyah, serius dan amat memalukan.

Mereka yang menolak pengertian Islam yang dianut oleh
komunitas Achmadiyah berhak menyatakan kepada umat
merek hal penolakan itu - sama seperti mereka berhak
menyatakan bahwa mereka tidak dapat menerima keyakinan
Kristiani bahwa Yesus adalah Tuhan, - tetapi mereka wajib
menghormati hak warga Achmadiyah untuk mengikuti suara
hati mereka dalam pengertian mereka tentang Islam (seperti
umat Islam selalu menghormati keyakinan Kristiani tentang
Yesus meski mereka menolaknya).

Dari pertimbangan di bagian pertama tulisan ini dapat
ditarik kesimpulan bahwa perbedaan keyakinan komunitas
Achmadiyah dari komunitas Islam lain di Indonesia tidak
merupakan suatu penodaan karena dari pihak Achmadiyah
sama sekali tidak ada maksud untuk menyatakan sikap yang
“bersifat permusuhan, penyalahgunaan atau penodaan”
terhadap komunitas Islam (yang mau saya sebut mainstream).

255



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

256

o Perkenankan di sini sekedar ditunjuk pada pengalaman
buruk Kristianitas dengan sikap yang intoleran: Gereja
Katolik dan Gereja-gereja Protestan (dan Gereja-gereja
lain) selama berabad-abad saling mengutuk sebagai
penyimpang yang menghasilkan perang agama di
abad ke-16 dan ke-17; kedua belah pihak itu sekarang
bersyukur bahwa mereka belajar untuk saling menerima
juga dalam perbedaan yang masih tetap ada. Begitu
pula, larangan yang pernah dijatuhkan terhadap Saksi
Yehowa di Indonesia atas desakan Kristiani, oleh
Presiden Abdurrahman Wahid dicabut dan sekarang
baik Protestan maupun Katolik Indonesia merasa malu
pernah mendukung larangan ini. Umat Kristiani sekarang
belajar menerima bahwa memang ada perbedaan di
antara mereka dan bahwa kebenaran “yang sebenarnya”
hanya satu yang dapat memastikan: Tuhan sendiri.

Oleh karena itu penulis ini mengharapkan agar Pasal 1 UU No.
1/PNPS/1965 diberi tafsiran tepat sedemikian rupa hingga tidak
dapat dipakai untuk membatasi kebebasan suatu komunitas
beragama dalam “memeluk” apa yang diyakini serta “untuk
beribadat menurut” keyakinannya itu.

Jakarta, tgl. 26 Pebruari 2018

(Franz Magnis-Suseno )
PENULIS



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis

Nama : Dr. Franz Magnis-Suseno
Profesi : Guru Besar em. Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara di
Jakarta

Biografi Singkat :

Lahir 1936 di Eckersdorf, Jerman, 1955 masuk ke dalam Ordo
Serikat Yesus (“Yesuit”, salah satu tarekat rohaniwan dalam Gereja
Katolik),1961 pindah ke Indonesia, studi filsafat, teologi dan teori
politik di Pullach (1957-60), Yogyakarta (1964-68) dan Minchen (1971-
73); doktorat dalam filsafat 1973 dari Universitas Ludwig Maximilian
di Minchen, 1977 memperoleh kewarganegaraan Indonesia dan
sejak itu memakai nama (alias) FRANZ MAGNIS-SUSENO. Sejak 1969
ia dosen tetap, sejak 1992 guru besar, dan sekarang guru besar
emeritus di Sekolah Tinggi Filsafat Driyarkara di Jakarta. Antara 1976
dan 2015 ia juga mengajar di Universitas Indonesia dan selama 9
tahun di Universitas Katolik Parahyangan Bandung. la juga menjadi
dosen tamu di beberapa perguruan tinggi di Eropa.

2002 ia menerima gelar doktor h.c. (honoris causae) dalam bidang
teologi dari Universitas Luzern di Swis. 2015 ia menerima Bintang
Mahaputera Utama dari Presiden R. I. la telah menulis 41 buku
dan lebih dari 700 karangan populer dan ilmiah, terutama di bidang
filsafat ketuhanan, etika, filsafat politik dan alam pikiran Jawa.

257



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Publikasi

2005, Pijar-pijar Filsafat. Dari Gatholoco ke Filsafat Perempuan, dari
Adam Miiller ke Postmodernisme, Yogyakarta, 301 h.

2006, Menalar Tuhan, Yogyakarta: Kanisius, 245 h.

2006, Berebut Jiwa Bangsa. Dialog, Perdamaian, dan Persaudaraan,
Jakarta, 392 h.

2007, Etika Kebangsaan Etika Kemanusiaan: 70 Tahun Sesudah
Sumpah Pemuda, Yogyakarta, 32 h.

2013, Dari Mao ke Marcuse: Percikan Filsafat Marxis Pasca-Lenin,
Jakarta: Gramedia, 387 h.

2014, Iman dan Hati Nurani. Gereja Berhadapan dengan Tantangan-
tantangan Zaman, Jakarta, 219 h.

2015, Kebangsaan, Demokrasi, Pluralisme: Bunga Rampai Etika
Politik Aktual, Jakarta: Kompas, 278 h.

2015, Garuda im Aufwind. Das moderne Indonesien, Bonn: Dietz
Nachf.,, 172 h.

2016, 2 Etika Politik. Prinsip Moral Dasar Kenegaraan Modern,
Gramedia, 536 hal.

2017, Christlicher Glaube, Mission, Muslime. Erfahrungen und

258

Reflexionen aus Indonesien, (Salzburger Theologische
Studien 53), Innsbruck/Wien, 224 S.



19. Amicus curiae (Dr. Maria Ulfah Anshor, M.Si)

Dalam perkara Nomor: 56/PUU-XV/2017 tentang Permohonan
Pengujian Undang - Undang No. 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan,
Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama terhadap Undang-
Undang Dasar Negara Rl tahun 1945.

Saya Maria Ulfah Anshor (dengan CV terlampir), saat ini
menjadi Ketua Pimpinan Pusat Dewan Masjid Indonesia (PP DMI)
untuk periode kedua (2017-2022), sebelumnya pernah menjadi
Ketua Umum Pucuk Pimpinan Fatayat NU (periode 2000-2005
dan 2005-2010), dengan hormat mengajukan ulasan ini kepada
Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia sebagai “Amicus Curiae/
friend of the court” demi membantu permohonan yang diajukan
oleh para pemohon Uji Materi dalam perkara No. 56/PUU-XV/ yang
meminta pengajuan Konstitusionalitas bersyarat agar Mahkamah
Konstitusi memberikan penafsiran khusus atas Undang-Undang
No. 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau
Penodaan Agama (UU Penodaan Agama).

Secara historis, pada awalnya UU Penodaan Agama bukanlah
bersatus Undang-Undang, melainkan berstatus Penetapan Presiden
yang dikeluarkan Presiden Soekarno pada 27 Januari 1965. Penetapan
ini merupakan bagian dari gagasan NASAKOM Presiden Soekarno yang
dirancang untuk memobilisasi kekuatan-kekuatan nasionalisme, agama
dan komunisme demi meningkatkan kekuatan politiknya. Sebagaimana
tertulis dalam bagian Penjelasan Umum Angka 2, UU Penodaan Agama :

“Telah ternyata, bahwa akhir-akhir ini hampir di seluruh Indonesia
tidak sedikit timbul aliran-aliran atau organisasi-organisasi kebatinan/
kepercayaan masyarakat yang bertentangan dengan ajaran-ajaran
dan hukum agama.”

259



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

Diantara ajaran-ajaran/peraturan-peraturan pada pemeluk aliran-
aliran tersebut sudah banyak yang telah menimbulkan hal-hal yang
melanggar hukum dan memecah persatuan Nasional. Dari kenyataan
teranglah, bahwa aliran-aliran atau organisasi-organisasi kebatinan/
kepercayaan yang menyalahgunakan dan/atau mempergunakan
agama sebagai pokok, pada akhir-akhir ini bertambah banyak dan
telah berkembang ke arah yang sangat membahayakan agama-
agama yang ada membahayakan persatuan bangsa dan Negara, dan
penodaan/penghinaan agama”.

Bahwa paradigma berfikir yang terefleksi dalam bagian
Penjelasan UU Penodaan Agama tersebut, jelas tidak merefleksikan
kondisi kekinian dalam kehidupan keberagamaan di Indonesia. Kondisi
kekinian masyarakat khususnya yang beragama Islam jauh lebih beragam
dibanding sebelumnya. Pada era Orde Lama mungkin umumnya
masyarakat muslim terdiri dari NU di pedesaan khususnya di pesantren-
pesantren dan Muhammadiyah di perkotaan. Namun Kondisi kekinian
jelas sangat jauh berbeda, bahkan tidak hanya dalam suatu kawasan
perumahan, bahkan dalam suatu Rukun Tetangga bisa terdapat warga
NU, Muhammadiyah, Ikhwanul muslimin, Ahmadiyah dIl. Mereka semua
dalam semangat menjalankan prinsip-prinsip Islam sebagaimana yang
telah disyariatkan, kecuali dalam hal-hal yang sifatnya furu’iyah (cabang,
bukan prinsip) pada masing-masing organisasi tersebut memiliki nilai-nilai
unik yang tentu saja berbeda antara satu dengan lainnya sebagaimana
madzhab yang dianutnya. Jika hendak memaksakan rumusan pada UU
Penodaan Agama, aliran mana yang dianggap sebagai ajaran pokok?

Islam manakah yang dimaksud sebagai ajaran pokok? Lalu
ulama manakah yang di maksud sebagai ulama ajaran pokok?. Ketika
tidak terdapat kejelasan Islam mana yang dimaksud sebagai ajaran
pokok, apakah memungkinkan suatu aliran mengkafirkan aliran lain?
Jangankan di Indonesia, di seluruh dunia adakah orang yang hanya
menganut Islam ansich, tanpa terhimpun dalam suatu golongan di

260



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

dalam Islam seperti Wahabi atau Ahmadiyah? Islam, sejak ratusan
tahun lalu, antar aliran banyak yang saling mengkafirkan. Oleh sebab
itu sangat sulit menentukan aliran mana yang merupakan ajaran
pokok (jika mengikuti terminologi UU Penodaan Agama).

Aliran dalam agama pun tidak juga selalu dapat dikatakan
merusak agama-agama pokok, khususnya pada agama terkait yang
secara realitas faktual terdiri dari beragam aliran. Aliran yang telah ada
di dunia selama ratusan tahun jelas memperkaya agama terkait, terlebih
ketika agama terkait tidak hanya terdiri dari satu mazhab semata.

Sedangkan pada agama Islam selama ratusan tahun, bahkan
dijazirah arab sendiri sebagai kawasan kelahirannya, memang terdiri
dari beragam aliran. Saya memahami hal tersebut karena selain latar
belakang pendidikan dasar saya dari pesantren dan melanjutkan S1
di Fakultas Syariah Institut lImu Al Quran (11Q) mempelajari sejarah
hukum Islam dan perbandingan madzhab, juga aktif di organisasi
kemasyarakatan Fatayat NU sekitar 20 tahun hingga mendapat
amanat sebagai ketua Umum PP Fatayat NU dan tumbuh kembang
di lingkungan agamis Nadhlatul Ulama hingga sekarang sebagai salah
satu ketua Lembaga Kemaslahatan Keluarga (LKK) PBNU, selain salah
satu Ketua Pimpinan Pusat Dewan Masjid Indonesia. Oleh karena itu
saya sangat mendukung permohonan konstitusionalitas bersyarat
dari para pemohon pada permohononan Nomor. 56/PUU-XV/2017
agar pasal 1,2,3 pada UU Penodaan Agama mengecualikan aliran-
aliran yang telah ada dan hidup selama ini dapat secara internal
bersama komunitasnya menjalankan agama dan keyakinannya serta
beribadah sesuai agama dan keyakinannya tersebut.

Saya, sebagai kader Nahdlatul Ulama yang puluhan tahun hidup
dalam lingkungan agama dan aktif dalam organisasiagama, memandang
sepatutnya negara khususnya Pemerintah, tidak menghambat atau
membatasi setiap warga negara, siapa pun dia, untuk memilih aliran

261



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

agama/keyakinan yang memang selama ini bahkan sebelum Indonesia
merdeka pun telah hadir di Indonesia. Saya sangat prihatin, dengan
sikap Pemerintah yang campur tangan terlalu jauh dalam urusan
agama, pada suatu ketika dapat juga mengintervensi aliran-aliran yang
selama ini telah beragama, keyakinan dan beribadah secara tenang
dan tentram. Dengan instrumen hukum yang dimilikinya bukan tidak
mungkin Pemerintah juga dapat mengoyak-ngoyak aliran besar di
Indonesia seperti Nadhlatul Ulama dan Muhammadiyah. Oleh karena
keprihatinan dan kehawatiran saya tersebut, atas nama kerukunan dan
ketentraman beragama dengan melihat pada konsep Islam Nusantara
yang penuh kebhinekaan serta atas nama aliran-aliran Islam yang telah
ada selama ini kehadirannya dan telah mewarnai kehidupan beragama
di bumi Indonesia, melalui berkas ini, saya memohon kepada Yang
Mulia Majelis Mahkamah Konstitusi, agar mengabulkan permohonan
para pemohon tersebut.

Permohonan Uji Materi ini sangat penting karena Norma
dalam UU Penodaan Agama membatasi kebebasan berekspresi
dan kebebasan untuk mempraktekkan keimanan sebagai hak-hak
konstitusional setiap warga Negara yang dijamin oleh Konstitusi
berdasarkan pasal-pasal pada Bab XA UUD 1945, karena rentan
dianggap “penafsiran dan kegiatan mana menyimpang dari pokok-
pokok ajaran agama (yang diakui di Indonesia)”.

Norma dalam UU Penodaan Agama juga bertentangan
dengan UUD 1945 karena frasa-frasa yang digunakan sangat tidak
jelas sehingga multi tafsir dan menimbulkan ketidakpastian hukum.
UU penodaan Agama mengancam warga negara melalui teguran,
sanksi dan hukuman penjara jika berasosiasi dengan “kegiatan-
kegiatan keagamaan yang meyerupai kegiatan-kegiatan keagamaan
dariagama itu”, dan jika berasosiasi dengan “penafsiran dan kegiatan
mana menyimpang dari pokok-pokok ajaran agama itu”.

262



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

UU Penodaan Agama tidak memberikan instruksi untuk aparat
penegak hukum tentang bagaimanakah bentuk tingkah laku yang
dilarang. Oleh karena itu, diperlukan penegasan rumusan pada UU
Penodaan agama agar rumusannya menjadi jelas dan tidak subjektif,
dengan mengabulkan permohonan konstitusionalitas bersyarat, yang
diajukan para pemohon tersebut. Frasa-frasa dalam UU Penodaan Agama
seperti “kegiatan keagamaan menyerupai, menyimpang dan pokok-
pokok ajaran agama” sangatlah terbuka untuk berbagai interpretasi.

Ahmadiyah Korban Pemberlakuan Norma dalam UU
penodaan Agama

Salah satu contoh penting dalam pemberlakuan norma UU
PenodaanAgamaadalahterbitnyaSuratKeputusanBersama Ahmadiyah
(SKB Ahmadiyah) pada tahun 2008 oleh Departemen Agama, Kejaksan
Agung dan Departemen Dalam Negeri. SKB Ahmadiyah yang berinduk
pada UU Penodaan Agama telah menimbulkan dampak yang sangat
luas terhadap para anggota Komunitas Muslim Ahmadiyah. Banyak
masjid-masjid Ahmadiyah yang ditutup paksa, pembubaran acara
Jalsah Salanah (Pertemuan Tahunan) dan Penolakan pelayanan publik
seperti penerbitan KTP elektronik dan Pencatatan nikah. Padahal
Ahmadiyah adalah salah satu aliran dalam Islam yang telah lama ada di
Indonesia yaitu sejak tahun 1925.

Saya pernah menghadiri acara Jalsah Salanah Jemaat
Ahmadiyah di daerah Peninggilan, Tangerang dan berkesempatan
memberikan sambutan dalam acara tersebut, menyaksikan bahwa
acaranya khidmat diisi dengan ceramah-ceramah agama yang
mengajak untuk berbuat kebaikan, mendengarkan lantunan ayat
Suci AlQuran dan diakhiri dengan sholat dzuhur berjamaah. Tidak
ada provokasi dan ujaran kebencian terdengar dari para penceramah
terhadap kelompok atau komunitas lain. Sungguh sesuai dengan

263



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

motto komunitas ini : “Love for all hatred for none”.

Ahmadiyah memang memiliki keyakinan yang berbeda
dengan umat muslim mainstream dalam hal kepercayaannya tentang
Imam Mahdi atau turunnya Nabi Isa as untuk yang kedua kalinya di
akhir zaman. Tentunya Ahmadiyah mempunyai argumen dan dasar
yang jelas atas kepercayaan yang mereka yakini. Usia yang lebih dari
satu abad di dunia dan perkembangannya yang pesat karena telah
ada di 210 negara adalah bukti bahwa Ahmadiyah memainkan peran
penting dalam khazanah perkembangan Islam. Ahmadiyah dengan
gigih membangun masjid-masjid di benua Amerika dan Eropa dan
melaksanakan program menterjemahkan Al Quran ke dalam 100
bahasa. Ciri khas dari komunitas ini di negara manapun mereka berada,
mereka taat dan tunduk pada pemerintahan negaranya masing-masing.

Satu hal penting yang harus disadari oleh umat muslim
non Ahmadiyah adalah berhenti menyalahkan keyakinan orang lain
atau kelompok lain yang berbeda dengan dirinya, bahkan kita harus
menghargai terhadap pilihan keyakinan orang-orang Ahmadiyah.
Kita tidak bisa memaksa mereka untuk masuk dalam keyakinan kita,
begitu juga sebaliknya. Oleh karena itu, kita harus menghargai dan
menghormati keyakinan mereka. Dengan menghormati pilihannya,
kita bisa membangun relasi kemanusiaan yang setara yang merupakan
prinsip dasar kita semua dalam berbangsa dan bernegara. Meskipun
keyakinan kita berbeda, kita bisa mengadakan kegiatan bersama,
saling menghormati dan menghargai pilihan terhadap keyakinan
yang dianutnya masing-masing.

Saya melihat pluralisme sebagai upaya menghargai
perbedaan. Pluralisme sebagai alat untuk melihat bahwa keyakinan
orang berbeda-beda, yang tidak bisa diseragamkan. Karena itu, di sini
harus dibedakan antara pluralisme dengan upaya mencampuradukkan
keyakinan. Semua orang berhak memiliki keyakinannya masing-

264



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

masing, bahwa apa yang diyakininya adalah berbeda dengan
keyakinan orang lain, itulah kemajemukan atau pluralitas.

Permasalahan yang sering terjadi adalah adanya kelompok yang
tidak mengakui pluralitas yang cenderung memberangus hak orang lain
dengan berlandaskan keyakinan ajaran yang mereka yakini. Kalangan
fundamentalis, misalnya, akan mengatakan bahwa Islam mempunyai
kebenaran yang ultim dan pasti. Kepercayaan ini justru membuat mereka
tidak toleran, jangankan terhadap agama yang berbeda bahkan dalam
kalangan internal agama mereka sendiri yang berbeda (paham) pun
tidak toleran. Perilaku intoleran tersebut sangat menyakitkan, khususnya
bagi Ahmadiyah, berapa banyak masjid Ahmadiyah dirusak dan disegel
sehingga ribuan jamaah terusir dari masjid yang dibangunnya secara
swadaya? kantor Ahmadiyah di Parung dirusak pada tahun 2005 karena
dianggap menyimpang dari ajaran Islam sebagaimana diyakini kelompok
mereka yang mayoritas, sehingga hari ini Ahmadiyah belum memiliki
kantor yang representatif. Juga umat dari agama lain yang tidak boleh
mendirikan rumah ibadah atau malah rumah ibadah mereka dirusak.
Celakanya, mereka melakukan itu dengan mengatasnamakan jihad di
jalan Tuhan. Apakah jihad memang harus dilakukan dengan merusak
dan membakar rumah ibadah? Apakah membakar gereja dan merusak
fasilitas atau mengusir jemaat Ahmadiyah itu dibenarkan dalam Islam?
Mengacu pada Piagam Madinah, sikap Rasulullah saw sangat tegas
bahwa Islam sangat menghargai perbedaan, saling menghargai dan bahu
membahu meskipun dalam perbedaan. Begitu juga Al-Quran secara
tegas melarang pengrusakan terhadap rumah ibadah? Artinya, jika sudah
diberi peringatan bahwa meskipun agama dan keyakinan kita berbeda
tapi harus ada toleransi, ada batasan-batasan di mana kita bersatu dan
ada batasan di mana kita harus berbeda. Kalau kita berangkatnya dari sisi
perbedaan maka akan sulit untuk mencapai kesepakatan membangun
kehidupan yang damai. Tetapi kalau kita berangkat dari sisi persamaan
dengan cara pandang yang positif, tanpa bermaksud menyatukan akidah

265



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

masing-masing, maka akan dengan mudah membangun perdamaian,
berinteraksi dan saling menghargai. Dibutuhkan proses penyadaran
bersama. Sebuah proses di mana setiap orang harus mengedepankan
nilai-nilai kesamaan di antara kita maupun dengan mereka. Kesamaan-
kesamaan tersebut harus kita kedepankan dan kembangkan dalam
pergaulan bersama.

Untuk itu, dialog yang terbuka dan intensif antar kelompok,
antar agama, dan antar komunitas sangat diperlukan dan harus
ditingkatkan agar orang yang tadinya saling curiga menjadi saling
memahami dan memaklumi, yang tadinya saling tertutup menjadi
saling terbuka. Dialog yang terbuka tersebut, dimulai oleh pemimpin-
pemimpin komunitas, kemudian dilanjutkan dengan seluruh anggota
komunitas masing-masing yang ada di masyarakat secara lebih luas,
agar satu sama lain dapat memaknai nikmatnya perbedaan. Dengan
menikmati perbedaan, maka dengan sendirinya akan tumbuh rasa
saling menghargai dan menghormati, sehingga dapat hidup rukun
dan damai dalam Negara Kesatuan Republik Indonesia.

Norma dalam UU Penodaan Agama tidak hanya meredam
dialog antar agama tapi juga dialog di dalam internal agama itu
sendiri. Jika para penganut agama/aliran agama tertentu merasa
takut untuk berbagi gagasan Mengenai kebenaran agama/aliran
agama mereka, maka eksplorasi keagamaan dapat terhenti. Tanpa
eksplorasi keagamaan, masyarakat Indonesia dapat kehilangan
pembaharuan yang menjaga suatu agama tetap hidup dan relevan di
tengah masyarakat yang terus berubah.

Rumusan UU Penodaan Agama saat ini, tidak hanya membatasi
kemajuan sosial, budaya dan politik bahkan juga kemajuan pemahaman
keagamaan dan toleransi masyarakat Indonesia. Kiranya penafsiran
bersyarat dari Mahkamah Konstitusi sangat mendesak untuk dilakukan
saat ini dengan mengabulkan permohonan para Pemohon.

266



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Biodata Penulis

Nama : Dra.Maria Ulfah Anshor, M. Si
Profesi : Akademisi dan Aktivis
Pendidikan

Fakultas Syariah di Institut IImu al Qur’an (11Q) Jakarta (1986)
S2 Program Kajian Wanita, Pascasarjana Universitas Indonesia

Kandidat Doktor Program Studi Iimu Kesejahteraan Sosial, Universitas
Indonesia ini

Publikasi

e  Apa Kata Kiyai dan Nyai tentang Aborsi (buku),
e  Pola Pengasuhan Anak dalam Perspektif Gender (buku)
e  Parenting With Love

e  Panduan Islamic Mendidik Anak Penuh Cinta dan Kasih Sayang
(buku).

e  Fundamentalisme Agama dan Dampaknya Terhadap Kesehatan
Reproduksi dan Seksualitas (penelitian bersama).

Penghargaan :

Penghargaan Saparinah Sadli untuk penelitian “Fikih Aborsi Alternatif
bagi Pengutan Hak Reproduksi Perempuan, 2004, penghargaan ANTV
2005 Kategori Sosial.

267



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

268



FOTO-FOTO PERSEKUSI

1. Persekusi terhadap Komunitas Muslim Ahmadiyah di Lombok
terjadi sejak tahun 1998.

a. Setelah penyerangan pada bulan Februari 2006, 33
kepala keluarga, 116 jiwa mengungsi di asrama Transito
Kota Mataram dan 7 kepala keluarga, 25 jiwa mengungsi
di ex-RDUD Praya hingga saat ini. Belum ada solusi
yang jelas untuk para pengungsi dari pemerintah pusat
maupun daerah.

269



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

270

Persekusi Terhadap Komunitas Muslim Ahmadiyah
di Lombok terjadi lagi pada tanggal 19-20 Mei 2018.
Penyerangan dan perusakan rumah milik Komunitas
Muslim Ahmadiyah terjadi di Desa Gereneng, Lombok
Timur, Nusa Tenggara Barat. 7 (Tujuh) kepala keluarga
yang terdiri dari 24 (dua puluh empat) jiwa yang
kebanyakan adalah wanita dan anak-anak dievakuasi
ke kantor polisi Lombok Timur lalu diungsikan ke Loka
Latihan Kerja milik pemerintah daerah hingga saat ini.




Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

2. Penyerangan dan pembunuhan sadis terhadap komunitas
Muslim Ahmadiyah di Desa Umbulan, Cikeusik, Banten
pada hari Minggu, 6 Februari 2011 sekitar pukul 10.00 WIB.
Sekitar 1500 orang menyerbu komunitas Muslim Ahmadiyah
di Cikeusik. Para penyerang mengorganisir diri dengan
menggunakan pita berwarna hijau dan biru dan di antara
mereka ada yang membawa senjata tajam dan benda tumpul.
Akibat penyerangan ini tiga orang anggota komunitas muslim
Ahmadiyah meninggal dunia dan lima lainnya luka berat, dua
mobil, satu motor dan satu rumah hancur diamuk massa. 11
orang pelaku diproses hukum. Pada Kamis 28 Juli 2011, Majelis
Hakim Pengadilan Negeri Serang, Banten menjatuhkan vonis
bersalah kepada para pelaku dengan hukuman 3-6 bulan
penjara. Sungguh vonis yang sangat ringan dan mencederai
rasa keadilan. Terlebih lagi satu orang dari komunitas Muslim
Ahmadiyah yang mengalami luka berat juga divonis bersalah
dan dijatuhi hukuman 6 bulan penjara.

Sumber foto : http://www.andreasharsono.net/2011/05/penyerang-cikeusik.htm|?m=1

271



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

3. Penyegelan Masjid Al Furqon di Kersamaju, Tasikmalaya Jawa
Barat pada 31 Maret 2015

=

272



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

4, Pembakaran Masjid Al Furqon di Desa Parakansalak, Sukabumi
Jawa Barat pada 28 April 2008 dan penyegelan/penutupan
paksa oleh Satpol PP pada 26 April 2016.

273



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

5. Perusakan Masjid Al Kautsar di Desa Ringinarum, Gemuh,
Kabupaten Kendal Jawa Tengah pada 22-23 Mei 2016. Masjid
ini memiliki IMB.

274



Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Penutupan Paksa Mesjid Al-Hidayah, Depok pada hari Kamis 23
Februari 2017 pukul 14.00 wib, pihak Pemkot Depok melakukan
penutupan paksa Mesjid Al-Hidayah yang sudah memiliki IMB
dengan memasang segel satpol PP dan plang larangan kegiatan
serta pemasangan kayu pada pintu dan jendela mesjid. Ini
adalah peristiwa penutupan paksa yang ketujuh kalinya sejak
tahun 2011.

275



PERJUANGAN BELUM BERAKHIR

276






PERJUANGAN BELUM BERAKHIR
Membela Hak Konstitusional Muslim Ahmadiyah

Inisiatif komunitas muslim Ahmadiyah untuk mendokumentasikan seluruh
Pandangan Ahli dan juga Permohonan Pihak Terkait dalam buku yang diberi
judul “Perjuangan Belum Berakhir” ini, juga langkah yang sangat layak
diapresiasi. Melalui buku ini komunitas muslim Ahmadiyah bukan saja
mendokumentasikan sebuah pengetahuan berharga yang dapat menjadi
rujukan bagi generasi penerus dan mereka yang sedang berjuang untuk
terbebas dari diskriminasi, tapi juga mendokumentasikan sebuah
‘kemenangan’ dari nafas panjang perjuangan yang tidak pernah berhenti.

(Azriana R. Manalu, Ketua Komnas Perempuan)

Bentangan sudut pandang yang dapat dibaca dalam buku ini sangat luas
seluas keragaman ahli yang dihadirkan. Mulai dari perspektif hukum, agama,
filsafat, ajaran Ahmadiyah, sosiologi agama hingga hak asasi manusia.
Karenanya bangunan argumentasi para pemohon sudah menyumbang bagi
peradaban keindonesiaan, peradaban kemanusiaan. Hingga beratus tahun
sesudahnya. Indonesia dapat menyaksikan argumentasi-argumentasi valid ini
gugur di hadapan Mahkamah Konstiusi. Dunia juga dapat membandingkan
argumentasi ahli-ahli ini dengan pertimbangan Majelis Hakim Mahkamah
Konstitusi yang didasarkan pada pertimbangan politik seperti gangguan
ketertiban bahkan ajaran keagamaan tertentu dan bukannya Konstitusi.
Untuk itulah buku ini penting, menjadi saksi tingkat peradaban kemanusiaan
Indonesia pada abad 21.

(Asfinawati, Ketua Umum YLBHI)

ISBN 978-bL02-0884-39-4

786020 " 884394




